SENI BUDAYA YOGYAKARTA

H 02
0119 |

26”14

012k-1401

ISSN
7701

Y



AKU ADALAH [AREL HMAKANAN JANG SURBELI %1




T.Eu I-LAN EUI:I ﬂ.‘l'.&

jogja

istimewa

Foto: Kuss Indarto

Penanggung jawab Umum
Drs. Umar Priyono, M.Pd.

Penanggung jawab Teknis
Drs. Diah Tutuko Suryandaru

Pemimpin Redaksi
Kuss Indarto

Redaktur/Editor
Suwarno Wisetrotomo
Stanislaus Yangni
Satmoko Budi Santoso

Sekretariat
Dra. V. Retnaningsih
Drs. Sutopo Hernanto

Endrawati Kusumo L., S.Sn.

Bejo
Wahyudi

Desainer
Maria Inarita Uthe
Viki Bela

Fotografi
Suprayitno Rudi S.
Lukito

mata e

SENI BUDAYA YOGYAKARTA EDISI 2/ 2017

EDITORIAL

2 Diplomasi Rasa

JENDELA
4 Dari Indische Keuken ke Boga Indonesia 1857-1967

17 Sesajen Nyekar Pundhen Nyai Rantamsari di Gunung
Sumbing

RESENSI
27  Wacana Kuliner dalam Sastra Indonesia

LINTAS
33 Kirdjomuldjo dan Tiga di Antara Lakon-lakon Karyanya

SKETSA
38 Sayap Malaikat di DInding

Diterbitkan oleh Taman Budaya Yogyakarta

JI. Sriwedani No. 1 Yogyakarta 55123

Telp: (0274) 523512, 561914 Fax: (0274) 580771
Email: matajendela@yahoo.com

Website: www.tamanbudayayogyakarta.com

Diproduksi di Yogyakarta
Kertas kover: Aster, Isi: Matte Paper
Huruf: Adobe Garamond, Cambria, Alte Haas Grotesk, Aller & Aller Light.

Matajendela, majalah seni budaya terbit selama tiga bulan sekali.
Redaksi menerima tulisan dari penulis, kritikus dan pemerhati seni
budaya.



EDITORIAL

Diplomasi Rasa

ABU, 10 November 2010, dalam kemegahan
auditorium Universitas Indonesia, Depok, Jawa
arat, di hadapan sekitar 6.000 undangan, Presiden

Amerika Serikat Barack Hussein Obama berteriak lantang:
“Baksoooo...! Satteeee...!!'” Gedung audorium UI langsung
bergemuruh oleh tertawa riuh orang-orang di dalamnya.
Antara lucu dan surprised. Betapa tidak? Seorang pemimpin
negara adidaya dunia yang terbiasa berkomunikasi dengan
bahasa Inggris dan membincangkan probem serius tingkat
dunia, tiba-tiba berteriak lantang, dan “hanya” meneriakkan

nama makanan lokal Indonesia.

Teriakan Obama tersebut ternyata tak sekadar bergema

di dalam ruang auditorium UI. Dengan lekas, kata-kata
“bakso” dan “sate” bergema dalam ruang-ruang yang

lebih meluas, di seluruh pojok negeri Nusantara, bahkan
mendunia. Sebagai sebuah subyek isu, bakso dan sate
dengan cepat menjadi viral. Teriakan presiden kulit hitam
pertama AS itu juga dengan serta-merta menggugah
dengan kuat kesadaran “nasionalisme” sekian banyak orang

Indonesia lewat isu makanan atau kuliner.

Tak begitu lama dari kesempatan itu, tanggal 7 September
2011, situs berita berlevel dunia CNN, persisnya CNNGo
mengumumbkan hasil surveinya yang berkesimpulan bahwa
makanan bernama rendang dan nasi goreng dari Indonesia
dinyatakan sebagai makanan terlezat di dunia (tahun itu).
“Setelah menjaring lebih dari 35.000 suara, makanan paling
enak di dunia bukan Massaman curry yang kami sarankan,
tapi hidangan daging berbumbu yang pedas dari Sumatera

Barat,” demikian hasil survei yang dimuat situs CNN.

Ya, memang kepopuleran rendang, yang ada di urutan
pertama, disusul nasi goreng mengalahkan Massaman
curry asal Thailand yang sebelumnya ditasbihkan jadi
makanan paling enak di muka planet bumi. Dalam daftar
50 Makanan Terlezat versi CNN tahun 2011 itu ada
makanan Indonesia lainnya, yakni sate yang ada di urutan
14. Kuliner Indonesia Berjaya di antara makanan lain dari
seluruh dunia, seperti sushi Jepang yang berada di urutan 3,
dim sum Hong Kong (7), bebek peking Cina (9), es krim
Amerika Serikat (15), lasagna Italia (11), kebab Turki (16),
croissant Perancis (18), bulgogi Korea (23), tacos Meksiko
(25), seafood paclla Spanyol (33), masala dosa India (39),

goi cuon Vietnam (50), dan lainnya.

Dua fakta itu memberi dampak yang cukup luar biasa
bagi popularitas Indonesia, khususnya di dunia kuliner

di mata dunia. Saya, kita tidak tahu persis apakah dua
kenyataan tersebut berbau politis karena diduga menjadi
disain besar yang disusun oleh Amerika Serikat yang ingin
menghangatkan hubungan dengan Indonesia agar tidak
“berpindah ke lain hati” pada China, atau dugaan politis
lainnya. Tapi setidaknya publik mendapatkan dampak
ikutan atas kenyataan tersebut. Sejak itu, banyak (atau
bahkan mungkin hampir 100%) hotel berbintang 3, 4,
hingga 5 di Indonesia nyaris selalu menghidangkan nasi
goreng di samping nasi putih pada daftar menu sarapan
yang menjadi fasilitas mereka. Sementara itu, menurut
cerita seorang teman yang cukup lama menetap di Eropa
bercerita bahwa saat ini di beberapa negara Eropa barat,
terutama Belanda, banyak rumah makan Asia—yang
bermenu utama Chinnese food, Thai food, atau Vietnamese

food—menyediakan makanan bernama nasi goreng di



antara daftar menunya. Dugaan
targetnya jelas, bahwa itu ingin
menyasar konsumen dari Indonesia
atau masyarakat kosmopolitan lainnya
yang ingin merasakan menu yang

mendunia: nasi goreng.

Mendunianya dengan segera kuliner
Indonesia pada momen ini, pada sisi
lain, sekaligus menerbitkan sebuah
keprihatinan. Mengapa rendang, sate,
nasi goring dan sekian banyak nama
makanan Indonesia justru diglobalkan
oleh orang atau pihak asing, dan bukan
oleh manusia-manusia Indonesia
sendiri? Kenapa Thailand, Jepang,
India, bahkan Vietnam bisa lebih

dulu mampu menginternasionalkan
kuliner mereka? Apakah keragaman dan
kekayaan kosa kuliner Nusantara atau
Indonesia, gagal diinternasionalkan
dengan masif karena kita tidak mampu
menguasai jejaring kerja (networking)
dunia lewat political will negara?
Apakah kita memang tak mampu
memberdayakan aspek kultural
(termasuk di dalamnya dunia kuliner)
sebagai bagian penting dari diplomasi
politik atau diplomasi budaya itu

sendiri?

Saya tidak tahu persis perkara tersebut.
Mungkin teramat kompleks. Atau
rumit bahkan ruwet. Meski demikian,
kalau kita menelisik jelujur kronologi
sejarah, ada upaya yang telah dilakukan
oleh negara atau pemerintah dalam
mengupayakan perkara kuliner sebagai
garda penting dalam menerakan
perkara identitas bangsa/nasional, atau
problem kuliner sebagai siasat untuk
memberikan alternatif “perlawanan”

terhadap kekuatan “luar”.

Sejarah perihal ini bisa dilihat dari
upaya Bung Karno, presiden pertama
RI yang berinisiatif untuk menerbitkan
sebuah buku tentang aneka macam
makanan Nusantara. Tajuknya: “Buku
Masakan Indonesia Mustika Rasa: Resep-
resep Masakan Indonesia dari Sabang
sampai Merauke”. Baru terbit tahun
1967, setahun (lebih) setelah Soekarno
jatuh. Buku yang disusun cukup lama
tersebut berisi kurang lebih 1.600

resep masakan, 900 resep di antaranya
menggunakan penekanan asal daerah.
Menurut Fadly Rahman dalam buku
“Jejak rasa Nusantara: Sejarah Makanan
Indonesia” (2016) resep-resep tersebut
sudah sejak lama popular seperti dari
Jawa, Sumatera, Sulawesi, dan Maluku,
tetapi tidak sedikit resep baru—entah
baru dikenal tapi sudah lama ada atau
baru dikenal karena baru ditemukan.
Dengan segala kelebihan dan
kelemahannya, buku tersebut relatif
bisa menjadi tonggak penting betapa
Negara telah peduli untuk mengelola
makanan sebagai salah satu kosa budaya
yang mampu diberdayakan sebagai
bagian dari identitas dan kekuatan

sumber daya Indonesia.

Setidaknya itu menjadi jawaban

atas keprihatinan Soekarno tentang
dunia makanan Indonesia yang justru
direndahkan oleh orang Indonesia
sendiri akibat mentalitas anak jajahan.
Ini tecermin dari ujaran Soekarno
yang dicatat oleh Cindy Adams dalam
“Bung Karno: Penjambung Lidah Rakjat
Indonesia” (1966): “Sampai sekarang
orang Indonesia masih terbawa-bawa
oleh sifat rendah diri, jang masih sadja
mereka pegang teguh setjara tidak sadar.
Hal ini menjebabkan kemarahanku

Edisi 2/2017 | matajendela

baru-baru ini. Wanita-wanita dari
kabinetku selalu menjediakan djualan
makanan Eropa. ‘Kita mempunjai
panganan enak kepunjaan kita sendiri,”
kataku dengan marah. ‘Mengapa

tidak itu sadja dihidangkan?” Ma'af,
Pak,’ kata mereka dengan penjesalan,”
Tentu bikin malu kita sadja. Kami

rasa orang Barar memandang rendah
pada makanan kita jang melarat.” Ini
adalah suatu pemantulan-kembali
daripada djaman dimana Belanda masih
berkuasa. Itulah perasan rendab diri
kami jang telah berabad-abad umurnja
kembali memperlibatkan diri. Edjekan
Jjang terus-menerus dipompakan oleh
pemerintah Hindia Belanda tentang
ketidakmampuan kami, menjebabkan

kami jakin akan hal tersebut.”

Mata Jendela edisi kali ini berupaya
membuka kembali ingatan kita tentang
dunia makanan atau kuliner yang
penuh keragaman. Sudah pasti ini
hanya secuil narasi tentang kekuatan
salah satu budaya kita yang bisa
dikembangkan, dan diberdayakan
lebih lanjut menjadi sebaris “kekuatan
nasional” yang bisa diandalkan. Kenapa
kita tidak terus mengupayakannya?
Kenapa harus Obama dan CNN yang
memancing kekuatan diplomasi olah

cita rasa kita di panggung dunia? ***

Kuss Indarto, pemimpin redaksi Mata
Jendela.



JENDELA

Dari Indische Keuken
ke Boga Indonesia 1857-1967

Fadly Rahman

Adiboga kita, sebenarnya bahan ada, elemennya semua ada, cuma creative person-nya yang belum.
Creative person itu harus menguasai bukan saja sejarah Indonesia, tetapi juga ilmu bumi dan
pertanian Indonesia”. (Iwan Tirta, 1935 - 2010)."

ADA 29 Maret 2017 Akademi
P Gastronomi Indonesia

mengadakan acara Dialog
Gastronomi Nasional di Kementerian
Pariwisata, Jakarta. Dialog bertajuk
From Food to Root: The Rise of
Gastronomy Tourism ini menyajikan
pembahasan lintas bidang, mencakup
sejarah, gastronomi, industri kuliner,
dan pariwisata. Tujuan utamanya
adalah merumuskan bagaimana
idealnya memajukan gastronomi
Indonesia dengan menjalin hubungan
sinergis antarberbagai pihak, mulai
dari hulu (pangan) hingga ke
hilirnya (kuliner). Untuk memahami
bagaimana sinergi itu dibangun, maka
pemahaman sejarah yang selama

ini terbilang absen dalam ranah
gastronomi perlu dipahami; mengingat
akar boga Indonesia (Indonesian

cuisine) telah ada jejaknya sejak silam.

Dari Mitos Rempah hingga
Terbitnya Kookboek Pertama
Fondasi boga Indonesia secara historis
mulanya tidak bisa lepas dari citra
silam Indonesia sebagai “kepulauan
rempah-rempah” (spices islands).

Istilah ini menyekam mitos eksotisme
rempah sebagai konsumsi massa paling
diburu dunia. Di Eropa, rempah
bukan hanya dipakai "membumbui”
citra makanan Abad Pertengahan yang
dikenal suram dan tak mengundang

selera. Tapi juga simbol kemakmuran

meja makan kaum bangsawan hingga
sebagai pemulih kesehatan.” Dalam
ranah kuliner, rempah-rempah jugalah
yang membuat orang-orang di Eropa
pada abad ke-16 bergairah menulis
buku masak sebagai salah satu simbol

identitas kebudayaan mereka.’

Namun kepulauan rempah-rempah
juga menyekam mitos yang menjebak
cara pandang terhadap kenyataan
sebenarnya. "Kisah manis” rempah-
rempah di Eropa kontras dengan
tanah asal (baca: Nusantara) yang
menumbuhkannya. Selain berlumur
darah, pertikaian, dan derita
perbudakan, hingga abad ke-18, kisah

citarasa rempah terkesan tidak terlalu



banyak menyentuh urusan dapur di

tanah asalnya sendiri.

Pada abad ke-19, citra sebagai
kepulauan rempah-rempah itu lantas
digantikan dengan pengembangan
masif sistem tanaman budidaya

di Hindia Belanda, mulai dari
Cultuurstelsel (1830 — 1870) hingga
penerapan Undang-Undang Agraria
(1870). Susie Protschky (2007:

187) mengatakan bahwa orang-
orang Belanda bertanggung jawab
mengenalkan perubahan radikal
terhadap lanskap tanah jajahan dan
kehidupan di dalamnya. Lanskap
paling menghipnotis pesona orang-

orang Eropa adalah agraria.

Namun, hingga dan selama paruh
pertama abad ke-19, hasil-hasil
tanaman budidaya di berbagai
wilayah belum menampakkan adanya
kenikmatan seni kuliner di Hindia
Belanda. Orang-orang Belanda
cenderung sibuk menempatkan lada,
pala, dan cengkih semata sebagai
komoditas ekspor ke pasar dunia.
Adapun komoditas ekspor antarpulau
lebih pada beras dan kelapa. Disusul
pengenalan tanaman komersial
seperti singkong, kopi, dan teh yang
hasilnya meningkat pada abad ke-19.°

Sumber-sumber tertulis pada awal

KOKEKI BITJA

avass

RITAB MASAK MASAKAN INDIA,

JANG BANROE PAN EEMPORNL .
e
MRALAMYS & TERSEMOIET BANIMANA OEANG.OEANG
AKEN SlAALS EONEFA-SOEFE MAKLAELN,
. ATIARAN, SAMBALAN DAN WS

"_!"i Nenns CORNNLIA . /.%
- ¥ R

WiSFAES RARE

Sampul Kokki Bitja karya Cornellia
Sumber: dokumentasi penulis

abad ke-19 pun masih melaporkan
sebatas kekaguman pada bahan-
bahan makanan yang melimpah,®
bukan pada bagaimana mengelola dan
mengolahnya ke arah nilai seni hingga

fisiologi rasa’ layaknya boga.®

Orang-orang Eropa khususnya
Belanda yang bermukim di berbagai
wilayah Hindia agaknya abai
mengurus persoalan rasa di tanah
koloni. Hingga akhirnya sebuah buku
memasak terbit pada 1857. Judulnya

Edisi 2/2017 | matajendela

Kokki Bitja atoe Kitab Masak-Masakan
India yang Bahroe dan Semporna.
Disusun oleh Nonna Cornelia.
Perempuan ini memperkenalkan aneka
makanan berikut bahan-bahannya
yang ada dan memungkinkan diolah
di Hindia dalam sebuah buku masak
(kookboek). Tersirat kesan Cornelia
tengah menyusun kumpulan resep
yang mewakili citarasa di berbagai
daerah Hindia dalam nama-nama
anch, seperti: Ajam orang Boegis”,
"boendoek boendoek Makassar”,
”gadon daging Soerabaija”, “gobe
Betawi”, hingga yang agak rasis:
"Masak babi seperti orang tjina” dan

”seperti Ceilon” (sic.).

Buku berpengantar bahasa Belanda
tapi memuat resep-resep berbahasa
Melayu ini sepertinya hanya sekedar
hobi atau hasil bertukar resep dari
sesama perempuan Eropa dan Pribumi
yang nama-nama aslinya disamarkan
begitu lucu memakai nama-nama
makanan: Mevrouw Sarondeng,
Mejufvrouw Sesaté, Njonja Smoor,
Nonna Lalawar, Makokki Karmanatj,
Embok Kottelet, firma Bami, Kimblo
& Co, dan Mevrouw Katimoen
(Cornelia, 1859: vi). Meski hobi, buku
masak ini dicetak berkali-kali dari edisi
pertamanya tahun 1857. Edisi 1859
sudah masuk cetakan ke-5.’



"...orang-orang Belanda bertanggung

jawab mengenalkan perubahan

radikal terhadap lanskap tanah

jajahan dan kehidupan di dalamnya.

Lanskap paling menghipnotis pesona

orang-orang Eropa adalah agraria.”

Setelah Cornelia, sebuah buku masak
bertajuk Oost Indische Kookboek
dengan pengarang anonim terbit pada
1866. Salah satu yang disarankan
sang pengarang kepada para pembaca
bukunya adalah mengganti bahan
kembang kol yang lazim dipakai

di selatan Belanda dengan daun
pepaya muda. Buku ini sendiri jelas
ditujukan untuk orang-orang Belanda.
Tapi yang patut disimak adalah
penggunaan kata "Oost Indische”
yang berarti sang pengarang tengah
mencoba mewujudkan konsep ruang
untuk berbagai resep makanan yang
dikumpulkannya. Hal ini dilakukan
juga Gallas Haak-Bastiaanse yang pada
1872 menerbitkan buku masaknya
Indische Kookboek. Kebalikan dari
pengarang anonim, justru Gallas
memberi salah satu saran menarik,
mengganti makanan oriental seperti

bamie (sic.) dengan macaroni (sic.).

Berbeda dengan Cornelia yang
menggunakan bahasa Melayu,

kedua buku memasak yang disebut
terakhir menggunakan bahasa
Belanda. Buku anonim diterbitkan di
Semarang, sehingga jelas ini ditujukan
untuk publik Belanda di Jawa.
Namun, buku Gallas diterbitkan di
Nijmegen (Belanda). Sehingga kuat
kecenderungan modifikasi masakan
“Indische” lebih dititikberatkan pada
kebutuhan mempertahankan citarasa
Barat. Jika kecenderungan sang
pengarang anonim adalah melokalkan
yang Barat, maka sebaliknya Gallas

lebih cenderung membaratkan yang

lokal.

Dari Budidaya Pangan hingga
Budaya Bangsa

Sejak awal abad ke-20 para ahli sains
dan gastronomi'® mengembangkan
boga di Hindia Belanda yang ditandai
dengan pemuliaan budidaya (vegetasi

dan hewani) secara sistematis.

Aktivitas pengembangan pengetahuan
bahan-bahan makanan di Hindia
mulai berdenyut setelah lembaga
Laboratorium Koloniaal Museum di
Haarlem menerbitkan secara rutin
laporan analisis bahan makanan di
Hindia Belanda melalui Bulletin van
Het Koloniaal te Haarlem-nya."' Dr.
A.G. Vorderman berperan menggagas
ini selepas ia terlibat dalam eksibisi
internasional makanan di Paris pada
1900. Sejak penerbitan laporan
analisis bahan-bahan makanan itu
terwujud secara berkala dalam arahan
Dr. M. Greshoft, penelitian bahan-
bahan makanan pun mulai serius
dikembangkan oleh para ahli'* hingga
dipetakan kegunaannya dalam olah-
olah makanan di seluruh wilayah
Hindia. Tidak hanya itu. Pada 1902,
pemerintah juga mendirikan sebuah
komisi khusus untuk meneliti sebab-
sebab menurunnya kesejahteraan
Pribumi. Salah satu perhatiannya

diarahkan pada persoalan pangan.'’



A A

Catenius-van der Meijden dan karya masyhurnya Groot Nieuw
Volledig Indisch Kookboek
Sumber: dokumentasi penulis

R.A. Kardinah dan buku masak karyanya Lajang Panoentoen Bab
Olah-Olah Kanggo para Wanita
Sumber: dokumentasi penulis

Upaya pemerintah meningkatkan
kesejahteraan pangan faktanya
membuahkan akibat-akibat yang
menarik bagi perkembangan dunia
boga di Hindia. Ketika kesejahteraan
beringsut bangkit pada dasawarsa
kedua abad ke-20, budidaya pangan
pun turut berkembang secara mantap.
Kondisi ini turut mendukung
tumbuhnya lembaga penelitian sains
makanan, spirit mengembangkan
pendidikan gastronomi, hingga

produksi buku-buku masak.

Hal penting dari itu semua adalah
mulai terbentuknya hubungan
makanan sebagai identitas kolektif
masyarakat di Hindia. Ini terumuskan
melalui konsep Indische keuken yang
dipopulerkan para ahli makanan
sepanjang 1900 - 1942.

Meskipun pada abad ke-19 buku-buku
masak sudah beredar, tapi citranya

masih mengabaikan hubungan

makanan dengan aspek saintifik.
Makanan masih ditempatkan dalam
ruang lingkup gastronomis yang
sempit. Buku masak tak lebih hanya
simbol atas hobi, kesenangan, dan
sekedar pengisi waktu luang bagi
penulisnya.

Sejak masa 1900 kontestasi citarasa
berkembang bukan hanya di kancah
buku masak (kookboek). Para ahli

sains mulai dari dokter hingga botanis
gencar menerbitkan berbagai buku.
Konsep " Indische voeding” diurai lebih
menyeluruh dan saintifik. Sains seakan
dipakai untuk mengadabkan” kualitas
rasa di kawasan Hindia. Misalnya ada
Dr. C. L. Van der Burg yang sejak
akhir abad ke-19 mengangkat isu-isu
kesehatan dalam makanan. Pada 1904
ia menerbitkan secara khusus buku De
Voeding in Nederlandsch Indie. Buku
Burg ini memuat pelbagai informasi
lengkap bahan-bahan makanan

nabati dan hewani di wilayah Hindia

Edisi 2/2017 | matajendela

berikut takaran serta kandungan gizi
hingga kimiawinya. Van der Burg
menerangkan bahwa penyelidikan
saintifik secara fisiologis diperlukan
untuk menanamkan kesehatan dalam

kandungan makanan di Hindia."

Tren saintifikasi makanan di Hindia
pun diikuti oleh pembuat buku
masak. Tampilan kookboek tidak lagi
seperti masa abad ke-19. Awal abad
ke-20 memunculkan salah seorang
gastronom kenamaan bernama J.M.].
Catenius-van der Meijden yang serius
mendalami makanan di Hindia secara
ilmiah sebagai dasar karya-karyanya
seperti Ons Huis in Indié¢ (rumah kita
di Hindia, 1908) dan Groot Nieuw
Volledig Oost Indisch Kookboek (buku
masak Hindia terbesar, terbaru dan

terlengkap, 1925).

Catenius-van der Meijden memiliki
lisensi diploma dan penghargaan
Gouden Medaille dari Haagsche



10

Kooktentoonstelling (Sekolah Tinggi
Memasak) pada 1904. Satu karyanya
yang melambungkan namanya Ons
Huis in Indié menampilkan citra
ilmiah makanan di Hindia. Dalam
sebuah kongres yang membahas
makanan di Amsterdam pada 1902,
Catenius mengutip pembahasan
seorang ahli makanan, Dr. Schrijver
yang mempertanyakan: "apa yang
dimulai dari makanan kita?”,
Jawabnya: bukanlah di mulut!” lalu
apa? Di perut? Juga bukan’, imbub sang
dokter, makna makanan ada dalam seni

memasak.”™

Pernyataan sang dokter pun
diterapkan oleh Catenius-van der
Meijden terhadap makanan di Hindia
dalam satu bagian bukunya yang
membahas "De Voeding”. Hal yang
esensial dari apa yang dimakan di
Hindia bukan hanya dari bahannya
(voedingsmiddelen), tapi nutrisinya
(voedingsstoffen). Masalah terkait
bagaimana temperatur makanan dan
minuman diatur, proses pencernaan,
komposisi makanan, lama pencernaan
berbagai makanan yang diasup,
higienitas makanan, hingga bahan

peralatan memasak yang dapat

©

memengaruhi kualitas masakan diurai
rinci oleh Catenius-van der Meijden
secara statistik berikut hitungan
nutrisinya. Misalnya bagaimana

ia membuat perbandingan gizi

antara kroepoek-kerbo (sic.) dengan
kroepock-ikan Palembang (sic.); hingga
mengukur proses mencerna nasi, telur

mentah, telur goreng di dalam perut.

Karir Catenius-van der Meijden

terus melejit hingga dasawarsa

ketiga abad ke-20. Salah satu buku
memasaknya Groot Nieuw Volledig
Oost Indisch Kookboek terbit 1925.
Dijelaskan di muka bukunya bahwa
ia adalah seorang ”Lauréate Institur
International d'alimentation d'hygiene
et de cuisine” (Pemenang penghargaan
Institut Internasional Makanan

Sehat dan Boga) di Paris. Gastronom
dengan spesialisasi Indische keuken

ini menjadikan Prancis sebagai kiblat
pengetahuan boga dan higienitas
makanannya. Berbeda dengan buku
terdahulunya, dalam buku ini tampak
sekali Catenius-van der Meijden
menampilkan “prancisasi” citarasa
terhadap Indische keuken melalui
berian kata-kata Prancis semisal: bain

marie, bouquet, consommé, dan entrées.

®

Kehadiran sekian banyak buku masak
hingga awal abad ke-20 sendiri semata-
mata bukan karena kerja mengolah
kelezatan makanan akan menggiring
pada gaya hidup belaka. Tapi
kebutuhan para gastronom atas bahan-
bahan memasak sebagaimana dimuat
dalam karya mereka sebenarnya berkait
dengan kian perlunya mereka pada
bahan-bahan rempah, sayuran, dan
buah-buahan agar dikultivasi luas.
Seperti dilakukan Osche dan van

den Brink (1931: vii)) yang meneliti
pelbagai jenis tumbuhan di Hindia,
cara budidayanya, hingga keterangan
penggunaannya sebagai bahan
makanan dan obat. Sayang, dikatakan
keduanya, masyarakat di Hindia tidak
maksimal memanfaatkan kekayaan
vegetasi di tanahnya sendiri.

Ketika rasa diolah secara saintifik lalu
diabadikan secara tekstual dan buku-
bukunya terdistribusikan massal ke
berbagai wilayah Hindia, menjalar
kesadaran baru di kalangan Pribumi
untuk mengimbangi bahkan terkesan
menandingi para saintis Eropa.
Misalnya saja, ketika pemerintah
kolonial memiliki Voedingsmiddellen
Commisie yang didirikan pada 1914,



© %6 0§

maka pada 1937 muncul Dr. Poorwo
Soedarmo menggagas pendirian
Lembaga Makanan Rakjat.

Makanan juga mulai ditempatkan

ke dalam ruang pers pribumi.
Lembaga-lembaga pers dan organisasi
perempuan pribumi pun mengemuka
sejak awal abad 20. Sebut saja Poezri
Hindia di Jawa, Soenting Melajoe di
Padang, Soeara Iboe dari tanah Batak,
dan Soeara Istri Kristen di Jawa Timur.
Media-media massa perempuan itu
memuat rubrik resep-resep masakan

dalam terbitannya.'®

Sebuah kisah dari Raden Ajoe

Adipati Arija Reksa-Nagara alias R.A.
Kardinah (saudari R.A. Kartini), juga
patut diketengahkan di sini. Kardinah
adalah gastronom didikan Eropa yang
mendirikan sekolah Wismo Pranowo
(rumah yang meluaskan pandangan)
di Tégal bagi anak-anak perempuan
Pribumi yang didirikannya pada

1916 (Coté [ed.], 2008: 303 — 310).
Kardinah juga produktif menulis
buku masak —selain menjahit dan
membatik— seperti buku Lajang
Panoentoen Bab Olah-Olab, ing
Pamoelangan Wisma-Pranawa ing

Tegal (buku pedoman memasak di
Sekolah Wismo-Pranowo di Tegal)
(terbit 1918) dan Lajang Panoentoen
Bab Olah-Olah Kanggo para Wanita
(terbit 1936 & 1941) yang ditujukan
bagi murid-muridnya (lihat juga
warisan resep-resep memasak Kartini,
Kardinah, dan Roekmini dalam buku
Ganie, 2003).

Selain itu pada 1930-an penerbit Balai
Pustaka menerbitkan seri buku masak
berbahasa daerah. Contohnya buku
masak berbahasa Sunda Masakan
djeung Amis-Amis (masakan dan manis-
manis) yang terbit perdana pada 1934
dan mengalami beberapa kali cetak
ulang. Namun diterangkan dalam
pengantar cetakan keempat (1951),
selama Perang Dunia II, buku laris ini
sempat berhenti dicetak ulang akibat
suasana peperangan. Itu mengapa
publikasi buku masak terbilang absen
pada 1940-an.

Namun hal yang penting disimak,

format resep dalam rubrik dan juga
buku masak berbahasa Melayu dan
daerah ternyata memuat komposisi
hidangan yang tak berbeda dengan

karya-karya gastronom Belanda dan

Edisi 2/2017 | matajendela

Indo. Dalam buku Masakan djeung
Amis-Amis yang disebut di atas,
konsep Indische Keuken yang meliputi:
Inlandsche (Pribumi) — Chineesche
(Tionghoa) — Europeesche (Eropa)
masih hadir dalam komposisi:
"Masakan”, "Masakan Tionghoa”,

dan "Masakan Eropa.” Meski
disajikan dalam bahasa Sunda, tidak
sedikitpun sang pengarang anonim itu
menggunakan kata “masakan Sunda,”;
malah dalam satu menunya digunakan

kata: ”goreng hajam Indonesia” (sic).

Citarasa Membangun Bangsa
Indische keuken mulai mengalami
penurunan pamor pada masa
kekuasaan Jepang (1942 — 1945).
Pada masa itu Jepang menerapkan
penghapusan terhadap berbagai wujud
kebudayaan kolonial. Lepas dari
kekuasaan Jepang dan masuk ke masa
kemerdekaan bukan berarti situasi
menjadi membaik dan mendukung
hidupnya kembali kegairahan dalam
aktivitas kuliner terkait dengan belum
stabilnya harga bahan-bahan pangan.
Hal itu terungkap dalam buku masak
karya W.C. Keijner (1948):

"Seiring rampungnya cetakan

terbaru buku masak ini, harga

11



12

sayuran dan bahan-baban lainnya
tengah naik. Resep-resep dalam
buku masak ini menggunakan
bahan-bahan makanan dengan
kisaran 5 sen buncis, 2 sen

wortel kecil dll, yang tentu tidak
proporsional lagi dengan harga
saat ini. Cukup jelas bahwa
sayuran dan bahan-baban lainnya
akan lebih mahal daripada masa
sebelum perang, tapi semua ini
harus didasarkan pada perkiraan
bahwa kelak harga akan stabil.
Dengan alasan ini, kami memiliki
perkiraan bahwa tingkatan harga
rata-rata tidak berubah. Oleh
karena itu, sedianya ibu rumah
tangga mencoba untuk merancang

harga seperti pada masa sebelum

perang."’

Meski terkesan berusaha menyiasati
tingginya harga pangan, pada dasarnya
buku masak Keijner ini berusaha

mereproduksi citra selera kolonial yang

menampilkan citarasa Eropa. Hal itu
terasa dari penerbit yang menyinggung
kenaikan harga buncis dan wortel
sebagai jenis sayuran yang notabene
identik dengan bahan makanan
Belanda. Komposisi 23 jenis resep
dalam buku masaknya meliputi olahan
Belanda, Tionghoa, dan Indonesia
yang terasa mirip dengan buku-buku
masak masa kolonial. Bedanya pada
dua cetakan terakhir tahun 1948,
buku masak ini mulai mengganti label
makanan Indische atau Inlandsche
dengan nama Indonesische (makanan
Indonesia). Beberapa jenis olahan dari
daerah-daerah di Indonesia pun tampil
di dalamnya, seperti dari Padang
(pangéh, gulai, rendang), Cirebon (sate
manis), Tegal (besengek), Manado
(ayam dibulu, lemper), hingga Ambon
(schuimpjes).

Meski diterbitkan ulang pada masa
kemerdekaan, buku masak Keijner ini

jelas berbeda jika dibandingkan dengan

buku masak seorang gastronom

Pribumi asal Minang bernama
Chailan Sjamsu Dt. Toemenggoeng.
Dibandingkan Keijner yang lebih
berkiblat pada selera Eropa, Chailan
Sjamsu lebih cenderung memikirkan
konsep boga nasional bagi Indonesia
pada masa awal kemerdekaan. Dalam
cetakan ke-2 Boekoe Masak-Masakan-
nya yang terbit pada 1948, Chailan
Sjamsu menilai bahwa isi dari cetakan
sebelumnya (tahun 1940) ia rasakan
sudah cukup dipakai oleh pembacanya.
Namun, dalam cetakan ke-2 nya ia
menambahkan:
"Hanja ada ditambah beberapa
boeah resép, jang moengkin perloe
bagi wanita di negeri-negeri ketjil.
Dibeberapa daérah sekarang masib
soelit mendapat mentéga dan
tepoeng terigoe. Oléh karena itoe
dimoeatkan sekarang resép mentéga
dan beberapa boeah resép taart
dan koewé dimana tidak perloe

memakai tepoeng terigoe. Moedah-



/ T e

e

e
-

W .;p'l iy

moedahan tjiétakan kedoea ini
lebih memoeaskan pada pengoeroes-

pengoeroes roemah-tangga”

(Chailan Sjamsu, 1948: 5).

Meski terbit ulang pada tahun yang
sama dengan buku masak Keijner,

tapi cara pandang Chailan Sjamsu
berbeda sekali dengan selera serba
Eropa-nya Keijner. Chailan Sjamsu
lebih mendorong pembacanya dari
kalangan rakyat Indonesia di desa dan
di kota agar memberdayakan bahan-
bahan pangan lokal untuk membuat
olahan aneka makanan kue dan
masakan. Buku masak Chailan Sjamsu
pun jauh lebih banyak memasukkan
jumlah variasi makanan dan kue-kue
Indonesia, seakan ini mewakili citarasa
nasionalisme Chailan Sjamsu. Selain
terobsesi ingin mewujudkan sejenis
boga nasional, ia juga menampilkan
kelompok lima resep bercitarasa
kedaerahan, yang mencakup Sumatra,
Jawa dan Madura, Sunda, Borneo dan

Sulawesi Selatan.

Apabila seluruh resep Indonesia
(termasuk lima kelompok resep
daerah) itu dihimpun, maka jumlah
totalnya 204 resep. Ini jauh dengan
jumlah gabungan resep Eropa,
Tionghoa, Arab, dan India di dalam
buku masaknya yang hanya berjumlah
76 resep. Jelas komposisi Chailan
Sjamsu ini adalah hal yang baru
dilakukan oleh seorang gastronom
Indonesia pada awal kemerdekaan.
Buku masak ini sebentuk penyelisihan
dari keumuman komposisi resep
dalam buku-buku masak masa

prakemerdekaan.

Pada bagian akhir bukunya Chailan
Sjamsu juga mencoba merumuskan
konsep “hidangan makanan
Indonesia” melalui seleksi berbagai
makanan (daerah dan asing). Seleksi
yang dimaksudnya adalah dengan
melakukan berbagai kombinasi, yaitu
bahan makanan diusahakan sebisa

mungkin harus mengandung unsur

Edisi 2/2017 | matajendela

protein nabati dan hewani —sekalipun

dalam hidangan sangat sederhana; serta

jenis dan asal makanan dalam setiap 13
hidangan diusahakan harus mewakili

dari daerah-daerah tertentu.

Pada masa kemerdekaan, gastronom
seperti Chailan Sjamsu berusaha
mengubur segala gaya hidup kolonial
dalam hal kemewahan makannya.
Secara tidak langsung, justru ia

ingin menyadarkan rakyat Indonesia
di berbagai daerah untuk bangga
terhadap makanannya sendiri.
Kesadarannya menampilkan resep-
resep makanan daerah di Indonesia
pun mungkin tidak lepas dari
pemikirannya bahwa setiap makanan
mulanya adalah “makanan daerah”
(regional dish). Makanan daerah sendiri
lahir sebagai respons terhadap iklim,
sumber daya, dan kebiasaan setiap
kelompok orang di daerahnya masing-
masing. Dengan kata lain, ia ingin

menyadarkan pembacanya di berbagai



1h

"apa yang dimulai dari makanan

kita?”, jawabnya: bukanlah di mulut!”

lalu apa? Di perut? 'Juga bukan’,

imbuh sang dokter, 'makna makanan

ada dalam seni memasak.”

daerah agar mampu memberdayakan
potensi sumber daya bahan makanan
untuk dapat diolah menjadi olahan
yang lezat dan sehat. Tujuan pokok
lainnya adalah menseleksi beberapa
makanan di setiap daerah agar dapat
hadir dalam lingkup “hidangan
makanan Indonesia’. Dengan
mengemas komposisi hidangan,
dapat diartikan Chailan Sjamsu
mendorong pembacanya agar dapat
saling menerima makanan antardaerah.
Misalnya, pembaca di Manado bisa
membuat sendiri dan menikmati
rawon daging dan pecel dari Jawa.
Begitupun sebaliknya, pembaca di
Jawa dapat membuat sendiri dan

menikmati rica-rica dan ayam isi
dibulu dari Manado.

Hal yang ditekankan Chailan Sjamsu
dari konsep makanan Indonesia’-

nya itu bukan hanya sekedar lezat

dengan memuliakan bahan-bahan
mahal seperti mentega dan terigu
saja. Namun, ia lebih optimal
memberdayakan sumber daya pangan
lokal di Indonesia. Maka itu, buku
masaknya bukan sekedar menyajikan
galeri resep-resep saja, tapi ia juga
menyertakan berbagai pengetahuan
umum memasak, mulai dari perkakas
yang diperlukan di dapur; macam-
macam cara memasak; hal-hal yang
harus diperhatikan seputar bahan
makanan dan ketika memasaknya;
hingga memahami cara mengukur
dan menimbang bahan makanan yang
benar. Chailan Sjamsu menempatkan
pemahaman seputar bahan

makanan sebagai hal pokok. Hal ini
terhubung dengan pemikiran dan
pertimbangannya dalam menseleksi
resep-resep daerah dan asing serta
alasannya menghimpun ke dalam

”makanan Indonesia”.

Setelah era Chailan Sjamsu, pada
kurun 1951 hingga 1961, muncul
nama Nyonya Rumah, seorang
pengasuh rubrik "Rahasia Dapur”

di majalah mingguan Star Weekly.
Nyonya Rumah sendiri adalah nama
pena yang digunakan oleh seorang
Peranakan Tionghoa asal Lasem, Julie
Sutardjana. Sejak 1951, Julie dipercaya
oleh redaktur Star Weekly untuk setiap
pekannya mengasuh rubrik “Rahasia
Dapur”.

Dalam setiap ulasan resepnya, Nyonya
Rumah tidak pernah mengutamakan
resep-resep khusus, sebut saja seperti
resep bercitarasa Indonesia, Tionghoa,
atau Eropa. (Pengecualian pada hari-
hari besar Tionghoa seperti Imlek

dan Cap Go Meh, Nyonya Rumah
lebih cenderung mengulas resep-resep
bercitarasa Tionghoa, mengingat
pembaca Star Weekly kebanyakan



terdiri dari kalangan Tionghoa
Peranakan). Sebagian besar terbitan
resepnya cenderung mengulas secara
acak dan campur resep-resep dari
berbagai unsur. Kecenderungan

acak dan campur itu bukan atas
kehendaknya, melainkan permintaan
resep dari para pembaca setianya yang
berasal dari berbagai daerah di Jawa
(mulai dari Jakarta, Bandung, Slawi,
Purwokerto, Semarang, Surabaya
hingga Bangkalan) dan juga di

luar Jawa (seperti Padang, Medan,
Palembang Makassar, Manado,
Palangkaraya, Balikpapan, hingga

Ternate).

Setiap pekannya, banyak surat dari
para pembaca setia Rahasia Dapur
yang ditujukan ke Nyonya Rumah agar
dapat membuat dan memuat resep

Sampul buku masak Mustika Rasa
Sumber: dokumentasi penulis

permintaan mereka. Praktis, Nyonya
Rumah selalu disibukkan menyeleksi
dan memenuhi permintaan resep
mana yang harus didahulukan untuk
dimuat. Misalnya, pada Star Weekly
edisi 14 Mei 1955, ada tiga pembaca
dari Tegal, Bandung, dan Purwokerto
yang salah satunya meminta resep
klappertaart. Kue berbahan kelapa
muda yang identik dari Manado ini
ternyata cukup dikenal dan disukai
para pembacanya di Jawa. Nyonya
Rumah lantas memenuhi pemuatan

resep itu.

Selain itu, permintaan pembaca
dari suatu daerah terhadap resep
makanan dari daerah lainnya hampir
ada setiap pekan, misalnya pembaca
dari Jakarta yang meminta resep

”Soto Bandung” atau pembaca dari

Edisi 2/2017 | matajendela

Surabaya yang meminta resep "Dodol
Garut”. Nyonya Rumah sendiri
mungkin tidak menyadari bahwa ia
telah berhasil membentuk komunitas
pembaca nasional yang merasakan
saling-silang rasa dari berbagai unsur
citarasa antardaerah di Indonesia.
Hebatnya lagi, Nyonya Rumah tidak
pernah kehabisan stok resep. Ini
menandakan betapa luas pengetahuan
gastronominya, selain kekuatan
energi, pikiran, dan kreativitas serta
keluangan waktunya untuk memenuhi
permintaan para pembaca setianya

setiap pekan.

Kiprahnya mengasuh rubrik Rahasia
Dapur sejak 1951 hingga 1961 tentu
patut diperhitungkan bahwa tanpa

disadarinya ia telah berperan penting

menyadarkan suatu konsep citarasa

15



16

bersama dalam pengembangan
kuliner Indonesia pada masa
pascakemerdekaan. Melihat tingginya
antusiasme permintaan resep, maka
banyak pembaca setia rubrik “Rahasia
Dapur” menyurati redaksi Keng Po,
selaku yang menerbitkan Szar Weekly,
dan menyarankan agar resep-resep
Nyonya Rumah yang berserak di
majalah mingguan itu sebaiknya
dibukukan agar membuat praktis
pembaca mencari resep-resepnya.
Permintaan itu diamini dan akhirnya
terwujud pada 1957 ketika Penerbit
Kinta (Jakarta) menerbitkan dua jilid
buku Pandai Masak karya Nyonya
Rumah yang laris dicetak ulang hingga

dasawarsa 1960-an.

Baik kiprah Chailan Sjamsu maupun
juga Julie Sutardjana di atas sejalan
dengan proyek”revolusi makanan
rakjat” yang digelorakan Presiden
Sukarno sepanjang tahun 1950-an
hingga medio 1960-an. Puncaknya
adalah pada 1967 ketika terbit buku
besar masakan nasional berjudul
Moustika Rasa: Resep2 Masakan
Indonesia dari Sabang sampai
Merauke."® Buku ini diterbitkan
Departemen Pertanian. Pengerjaannya
memakan waktu tujuh tahun (1960
—1967) di bawah koordinasi Menteri
Pertanian Brigadir Jenderal dr. Azis
Saleh yang kemudian baru bisa
diselesaikan oleh penggantinya, Mayor
Jendral Sutjipto.

Jelajah resep dari Sumatra hingga
Papua digarap melalui metode mulai
dari angket, pengumpulan resep,
hingga uji memasak yang disunting
oleh Harsono Hardjohutomo dkk.
Hasilnya adalah sebuah buku masakan

besar Indonesia pertama yang
menampilkan resep-resep Nusantara.
Sebuah kategorisasi resep berdasarkan
spirit (etno) nasionalisme yang citranya
tidak didapati dalam buku-buku
masak pada masa-masa sebelumnya.
Menariknya, dari 1500 aneka resep
“masakan Indonesia” itu, terselip
berbagai pengaruh resep bercitarasa
Tionghoa, Arab, India, dan Eropa.

Penyusunan Mustika Rasa sendiri
berlandas pada pemikiran bahwa

yang pokok dari penciptaan boga
nasional untuk konteks Indonesia
adalah menjalin secara apik dan
menyeluruh hubungan strategi pangan
nasional. Hubungan yang dimaksud
itu ditentukan terlebih dahulu dari
kualitas budidaya pangannya sebelum
diolah di dapur dan terhidang di meja
makan hingga dijadikan sebagai bagian

dari identitas bangsa.

Buku masak nasional pertama
Indonesia ini terbit pada 8 Februari
1967 atau bertepatan dengan tahun
dan bulan kala Presiden Soekarno
menyerahkan kekuasaan kepada
Soeharto (20 Februari 1967). Ironi,
mungkin kata yang tepat jika melihat
kenyataan itu. Namun, di balik itu,
buku masak yang dicita-citakan
Sukarno ini patut dicatat sebagai
perkembangan revolusioner dalam

sejarah boga Indonesia.

Citra boga Indonesia masa sekarang
dengan kata lain merupakan akumulasi
dari perjalanan pembentukan boga
sejak masa terbitnya buku masa
pertama Kokki Bitja pada 1857 hingga
terbitnya buku masak besar nasional

pertama Indonesia Mustika Rasa

pada 1967. Terbitnya Mustika Rasa
menandakan boga bukan hanya terkait
masalah dapur dan ruang makan
saja, tapi kepentingan negara-bangsa
juga akhirnya masuk di dalamnya.
Kenyataan dari pembentukan hingga
perkembangan boga Indonesia
sejatinya dibangun melalui jejalin
hubungan antarsistem budidaya,
gastronomi, sains, dan kebudayaan
yang sudah digeliatkan sejak masa
kolonial hingga beralih pada geliat
politik nasionalisasi kebudayaan pada

masa setelah kemerdekaan. pg

Fadly Rahman, sejarawan makanan,
penulis Jejak Rasa Nusantara : Sejarah
Makanan Indonesia & Rijsttafel :
Budaya Kuliner di Indonesia Masa
Kolonial.

Daftar Sumber
Anonim. 1866. Qost Indische Kookboek.

Semarang: van Dorp.

Anonim. 1951. Masakan djeung Amis-
Amnis. Jakarta: Balai Pustaka.

Bosz, J.E. Quintus. 1911. “De
Samenstelling van Indische
Voedingsmiddelen”, dalam Koloniaal
Museum te Haarlem. Bulletin van het
Koloniaal Museum te Haarlem (no. 46).
Amsterdam: J.H. Bussy.

Brillat-Savarin, Jean Anthelme.

1866 (1825). Physiologie du gout ou
méditations gastronomie transcendante
ouvrage théorique, historique, et a l'ordre
du Jour. Paris : Charpentier.

Van der Burg, C.L. 1904. De Voeding
in Nederlandsch-Indié. Amsterdam:
J.H. de Bussy.



Catenius-van der Meijden, J.M.].
1908. Ons Huis in Indié. Semarang:
Masman & Stroink.

. 1925. Groot nieww volledig
Indisch kookboek: 1381 recepten van
de volledige Indische rijsttafel met een
belangrijk aanhangsel voor de bereiding
der tafel in Holland. Semarang: G.C.T.

van Dorp.

Chailan Sjamsu Dt. Toemenggoeng.
1948. Boekoe Masak-Masakan
(Pedoman Roemah Tangga 2, cetakan
ke-2, terbit pertama kali tahun 1940).
Jakarta: Balai Pustaka.

Cornelia. 1859. Kokki Bitja, atau,
Kitab Masak-Masakan India, jang
Baharoe dan Samporna, jang telah
Terseboet Didalamnja bagimana Orang-
Orang Sediakan Segala Roepa-Roepa
Makanan, Manisan, Atjaran, Sambalan

dan Ijs. Batavia: Lange.

Coté, Joost (ed.). 2008. Realizing the
Dreams of R.A. Kartini: Her Sister
Letters from Colonial Java. Leiden:
KITLV.

Harsono Hardjohutomo (et.al.).
1967. Mustika Rasa: Resep2 Masakan
Indonesia dari Sabang sampai Merauke.

Jakarta: Departemen Pertanian R.I.

Donkin, Robin A. 2003. Between
East and West: the Moluccas and the
Traffic in Spices up to the Arrival of
Europeans. Philadelphia: Memoirs of
the American Philosophical Society.

Fadly Rahman. 2016 (2011). Rijstzafel:
Budaya Kuliner di Indonesia Masa
Kolonial. Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama.

. 2016. Jejak Rasa Nusantara:
Sejarah Makanan Indonesia. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama.

Gallas, Haak-Bastiaanse. 1872.
Indische Kookboek. Nijmegen: Thieme.
Haryani. 1995. “Perlukah Adiboga
Indonesia?”, Selera, No. 9/th. X1V,

Desember.

Lombard-Salmon, Claudine. 1977.
“Presse féminine ou féministe?” dalam

Archipel. Vol. 13.

Keijner, W.C. 1948. Het Kookboek voor
Hollandsche, Chineesche en Indonesische
gerechten (terbit pertama tahun 1927).
Bandung: G. Kolff & Co.

Ochse, J.J & R.C. Bakhuizen van den
Brink. 1931. Vegetables of the Dutch
Euast Indies (Edible Tubers, Bulbs,
Rhizomes, and Spices Included); Survey
of the Indigenous and Foreign Plants
Serving as Pot-Herbs and Side-Dishes.
Buitenzorg: Archipel.

Protschky, Susie. 2007. Cultivated
Tastes; Colonial Art, Nature, and
Landscape in the Netherlands Indies.
Sydney: School of History, University
of New South Wales.

Raden Ajoe Adipati Arija Reksa-
Nagara. 1919. Lajang Panoentoen Bab
Olah-Olah, ing Pamoelangan Wisma-

Pranawa ing Tegal. Weltevreden:
Albrecht & Co.

. 1941 (cetak ulang dari tahun
1936). Lajang Panoentoen Bab Olah-
Olah Kanggo para Wanita. Batavia: ].B.
Wolters.

Edisi 2/2017 | matajendela

Sri Owen. 1999. Indonesian Regional
Food & Cookery. London: Frances
Lincoln.

Stockdale, John Joseph. 2004 (2811).
Island of Java.. Singapore: Periplus.

Suryatini N. Ganie. 2005. Kisah &
Kumpulan Resep Putri Jepara: Rabasia
Kuliner R A. Kartini, RA. Kardinah,
R.A. Roekmini. Jakarta: Gaya Favorit
Press.

Turner, Jack. 2004. 7he History of a
Temptation. New York: Vintage Books.

Zoetmulder, PJ. dan S.O. Robson.
1997. Kamus Jawa Kuna — Indonesia,
(bagian 1 A — O). Jakarta: Gramedia.



18

! Haryani, "Perlukah Adiboga Indonesia?’, Selera,
No. 9/th. XIV, (Desember, 1995), him. 61.

2 Riset khusus sejarah global rempah-rempah
misalnya dikerjakan oleh Terence McKenna
(1993), Robin A. Donkin (2003), dan Jack Turner
(2011).

3 Transisi boga Eropa dari budaya lisan ke
tulisan yang terjadi pada abad ke-16 seiring
masa-masa bergairahnya menjelajahi samudera
dan berniaga rempah-rempah mewakili sebuah
tahap penting dalam memperbaiki standar
menakar dan durasi memasak yang patut untuk
sebuah resep (Higman, 1998: 79). Di Eropa Barat,
buku-buku memasak mulai menggeliat dicetak
pada medio abad ke-16 dan ditulis dalam bahasa
ibu di masing-masing wilayah. Jauh sebelum
masa abad ke-16, orang-orang Tionghoa telah
mencetak buku memasak sejak masa Dinasti
Tang (618 — 907 M). Di Eropa, buku masak adalah
sebuah fenomena revolusi kedua setelah Kitab
Injil yang dicetak masif selepas era Guttenberg.

4 Jika dibandingkan negara Eropa seperti Italia,
Perancis, dan Spanyol, maka Belanda terbilang
sangat terlambat untuk merumuskan konsep
national-cuisine-nya melalui bahan-bahan
rempah dari tanah koloninya melalui buku-

buku masak. Malah Belanda mengadopsi boga
Perancis pada abad ke-19, mengingat Belanda
sendiri pernah dikuasai oleh negeri Napoleon itu.

° Selain juga komoditas non-bahan makanan
seperti indigo, kapas, tembakau, dan karet.

5 John Joseph Stockdale dalam bukunya Island
of Java (1811), misalnya, mengungkapkan betapa
di Jawa sumber pangan, rempah-rempah, dan
pohon-pohon yang menghasilkan berbagai
jenis buah begitu melimpahnya. Produksi padi
melimpah, sehingga Stockdale menjulukinya
sebagai“lumbung Timur’, maksudnya, produksi
padi di Jawa cukup untuk memenuhi persediaan
pangan di daerah lainnya. Rata-rata sumber
pustaka semacam Stockdale dan yang sejaman
dengannya sering menyinggung berbagai
pengamatan semacam ini.

7 Istilah ini kali pertama dicetuskan oleh
gastronom Perancis Jean Anthelme Brillat-
Savarin sesuai dengan judul bukunya Physiologie
du goUt yang terbit pada 1825. Rasa (go(t)
sebagaimana diartikan Brillat-Savarin adalah
sebuah indera yang terhubung dengan sensasi
kenikmatan di mana tubuh menyadari sensasi
tersebut. Rasa sebagai perangsang selera, lapar,
dan haus adalah dasar beberapa tindakan yang
menghasilkan bagaimana individu bertumbuh,

berkembang, merawat, dan membenahi
kehilangan-kehilangan (dari kebiasaan makan
sebelumnya) sebagai akibat dari perubahan vital.
Mengatur tubuh untuk tidak makan dengan cara
sama —sebagai pembeda dengan tubuh-tubuh
lainnya, menghasilkan kreasi, meragamkan
metode dan pengaruhnya dalam menentukan
aneka cara pengelolaannya, itu semua adalah
serangkaian dari beroperasinya (fungsi) rasa.

8 Boga diambil dari bahasa Sansekerta, bhoga
atau bhogi, yang artinya kenikmatan, hal

makan; segala objek kenikmatan, makanan,
kesenangan..., lihat PJ. Zoetmulder dan S.O.
Robson, Kamus Jawa Kuna - Indonesia, (bagian
1 A-0), Jakarta: Gramedia, 1997), him. 129.
Kata boga sendiri dipakai dan diterjemahkan

ke dalam bahasa Indonesia oleh gastronom
Indonesia Suryatini N. Ganie sebagai cuisine,
sehingga haute cuisine diterjemahkannya
menjadi “upaboga”atau “adiboga” Lihat Suryatini
N. Ganie, Upaboga di Indonesia: Ensiklopedia
Pangan & Kumpulan Resep, (Jakarta: Gaya Favorit
Press, 2003).

9 Iklan buku masak Cornelia bahkan menghiasi
halaman surat kabar seperti dimuat di koran
Loccomotief 19 Desember 1881 hingga bahkan
awal abad 20 di De Sumatra Post 21 Februari
1914.

1 Menurut Dictionary of Food (Sinclair, 2005:
242), gastronom adalah “a connoisseur of fine
food and wine” (ahli meneliti makanan dan
anggur berkualitas) dan gastronomi sebagai “the
study and knowledge of fine food and wine”
(studi dan ilmu pengetahuan tentang makanan
dan anggur berkualitas). Pengertian gastronomi
sendiri diartikan pertama kali oleh Brillat-
Savarin (Physiologie du goUt, 1948: 44) sebagai
pengetahuan cermat tentang keseluruhan
hubungan manusia dengan makanannya (la
gastronomie est la connaissance raisonnée de
tout ce qui a rapport a 'homme, en tant qu'il se
nourritt).

""" Baik dalam edisi bahasa Belanda
(Samenstelling van Indische Voedingsmiddelen)
maupun edisi bahasa Perancis (Analyses de
denrées alimentaires des Indes)

12 Para ahli yang terlibat dalam penelitian

ini di antaranya J. Sack, van Eck, Weerman,
Bloemendal, Ritsema, Meyer Cluwen, de Fouw,
dan Bosz.

BBFurnival, Hindia Belanda: Studi tentang
Ekonomi Majemuk (2009 : 415); lihat juga Vlekke,
Nusantara: Sejarah Indonesia (2008: 374).

' CL van der Burg, (De Voeding in
Nederlandsch-Indié, 1904: vii — viii).

> Waar begint onze voeding? 't Antwoord
daaroop is: "Niet in den mond!"Waar dan? In de
maag? "Ook niet’, zegt de dokter, "de voeding
vangt aan in de keuken”(Catenius-van der
Meijden, Ons huis in Indié , 1908: 53).

e Namun tidak semua lembaga pers perempuan
identik dengan penyaluran boga. Misalnya Istri
Sedar yang digagas pada 1930 di Bandung oleh
Soewarni Djojosepoetro mengecam organisasi-
organisasi keperempuanan yang aktivitasnya
melulu belajar memasak sebagai bentuk tidak
memiliki kepekaan sosial (Lombard-Salmon,
"Presse féminine ou féministe?"1977).

17 Teks aslinya berbunyi:"Bij het gereedkomen
van deze druk zijn de prijzen van groenten

en ingredienten hooger geworden. In de
recepten is verschillende malen aangegeven,
5 cent boontjes, 2 cent worteltjes enz, die niet
in verhouding met de huidige prijzen staan.
Het is vrij zeker, dat groenten enz duurder
zullen blijven, dan voor den oorlog, doch het is
slechts gissen op welke basis de prijzen zullen
stabiliseeren. Om deze reden hebben wij de
vermelde prijzen onveranderd gelaten. De
huisvrouw houde er derhalve rekening mede,
dat bedoeld zijn vooroorlogsche prijzen”. (W.C.
Keijner, 1948: halaman kata pengantar).

'8 Pertama kali saya mengetahui buku ini dari Sri
Owen, seorang praktisi boga Indonesia kelahiran
Sumatra Barat yang kini menetap di London
bersama suaminya, Roger Owen. Pada 1987 di
Wimbledon, Sri membuka toko bahan makanan
bernama Mustika Rasa, sesuai dengan judul buku
terbitan Departemen Pertanian tahun 1967 yang
dikatakannya sebagai the first Indonesia regional
cookbook atau the first serious Indonesian
cookbook (Sri Owen, Indonesian Regional Food
and Cookery, 1999).



Sesajen Nyekar
Pundhen Nyai Rantamsari
di Gunung Sumbing

——

Deni S. Jusmani'
Panggah A. Putranto?




20

i dataran Gunung Sumbing,

Dusun Kwadungan

Desa Wonotirto Bulu
Temanggung, Provinsi Jawa Tengah,
terdapat ritual yang diselenggarakan
ketika diketemukan pada waktu-waktu
tertentu, yang menurut hitungan
tanggal Jawa, atau karena kejadian
tertentu. Ritual tersebut masih
diselenggarakan sampai hari ini di
tahun 2017, yang menjadi semangat
spritual masyarakat Kwadungan,
sebagai sarana untuk mencapai maksud
dan tujuan tertentu. Terdapat beberapa
ritual yang sering dilaksanakan di
Kwadungan, yaitu: nyadran desa
dan kesenian Sandhul, yang terkait
erat dengan nyekar pundhen Nyi
Rantamsari di bulan Rejeb. Di dalam
ritual tradisi atau upacara adat
tersebut, terdapat sesajian, sesaji. Sesaji
bersumber dari Kamus Besar Bahasa
Indonesia (2005: 979) diartikan
sebagai makan (atau bunga-bungaan)
yang disajikan untuk makhluk halus.
Sesajian bermakna hidangan, sifatnya

plural. Suatu aktivitas sedekah yang

Persiapan upacara tradisi Nyadran Desa
Foto: Panggah A. Putranto, 2014

diperuntukkan bagi bumi, alam,
tumbuhan, dan berfungsi simbolik
untuk berkomunikasi dengan
makhluk halus (J. Van Baal, dalam
Koentjaraningrat, 1984: 365).
Esensinya, bentuk nyata kasih sayang
atau welas asih antarsesama makhluk

penghuni jagad raya.

Pengantar

Di masyarakat Kwadungan mengenal
makanan sesajian, di antaranya: bubur
merah, bubur putih, ayam ingkung,
dan sega golong. Sesajian terkait erat
dengan upacara adat atau ritual tradisi
yang sudah dilaksanakan dalam kurun
waktu lama. Pengetahuan tentang
makanan yang menjadi sajian dalam
ritual tradisi, diwariskan secara turun
temurun. Tidak saja dalam bentuk
kasar wujud makanan, tetapi mengenai
makna dan perlambangan yang
terimplementasi di dalamnya. Ritual
tradisi dalam masyarakat Kwadungan
terbagi atas tiga bagian, yaitu: pertama,
ritual tradisi yang berhubungan

dengan perjalanan hidup seseorang,

seperti: upacara adat sebelum
seseorang lahir (contoh: mitoni),
upacara adat sesudah lahir, dan
upacara adat sesudah meninggal.
Kedua, upacara tradisi berhubungan
dengan pemenuhan kebutuhan
hidup, misalnya: membangun
rumah, membuat jalan baru,
menanam dan memanen tanaman
tembakau. Upacara adat yang ke

tiga berhubungan dengan peristiwa
tertentu, misal: bersih desa, saparan,
ruwahban, sawalan, kupatan, dan
suran. Upacara adat, dikatakan oleh
Bastomi (1992: 1) sebagai upacara
yang berhubungan dengan suatu
masyarakat, dapat berupa kegiatan
manusia dalam hidup bermasyarakat,
didorong oleh hasrat untuk
memperoleh ketentraman batin
atau mencari keselamatan dengan
memenubhi tata cara yang ditradisikan

di dalam masyarakat.

Menurut Koentjaraningrat (1979:
341) upacara tradisi digolongkan

menjadi 4 jenis, sesuai dengan

" Dosen Seni Rupa di Fakultas lImu Pendidikan, Universitas Negeri Semarang. Tinggal di Semarang. deni.setiawan@mail.unnes.ac.id.
2 Pengamat Budaya Jawa, tinggal di Kwadungan Wonotirto Temanggung Jawa Tengah. panggahadi@gmail.com.



peristiwa atau kejadian dalam
kehidupan sehari-hari, yaitu: selamatan
dalam rangka lingkaran hidup
seseorang, seperti: selamatan hamil
tujuh bulan, kelahiran, kematian, dan
saat-saat setelah kematian; selamatan
yang berkaitan dengan bersih desa,
penggarapan lahan pertanian,

dan pascapanen; selamatan yang
berhubungan dengan hari-hari dan
bulan-bulan besar Islam; selamatan
saat tidak tertentu, yang berkenaan
dengan kejadian-kejadian, seperti:
menempati rumah baru, menolak
bahaya, dan hajat.

Secara umum dikenal tiga macam
sesajen, yaitu: bancakan, suatu sesaji
yang ditujukan untuk sedekah kepada
sesama manusia, dalam rangka ritual
syukuran, ritual selamatan, atau ritual
doa permohonan. Sedekah merupakan
cara terbaik untuk memantaskan diri
menjadi orang yang layak menerima
anugerah. Bancakan dibuat untuk
dibagi-bagikan, kemudian dimakan
oleh orang. Bancakan biasanya dibuat
dengan aneka rasa yang enak di lidah
dan berupa hidangan khusus untuk
menimbulkan selera makan. Selain
bancakan, dikenal pula istilah bebono
atau pengorbanan atau kurban. Bebono
juga merupakan konsep sedekah,
kepada seluruh makhluk sesama
penghuni planet bumi. Manusia yang
memiliki kesadaran kosmologis, akan
memaklumi bahwa hidup di alam
dunia selalu berdampingan dengan
beraneka ragam makhluk hidup,

baik kasat mata, maupun yang tidak
kasat mata. Bebono tidak lain untuk
mewujudkan rasa menghormati,
menghargai, rasa syukur dan sebagai
ekspresi sikap welas asih secara

nyata kepada seluruh makhluk

penghuni planet bumi. Selanjutnya,
dikenal pula pisungsung yang artinya
persembahan. Dalam konteks ini,
pisungsung lebih difokuskan kepada
cksistensi supernatural being, misalnya:
ancesters atau ancient spirit (leluhur),
yaitu orang-orang yang hidup di
dimensi abadi. Pisungsung merupakan
wujud ekspresi nyata tentang bakti
kepada para leluhur, dalam wujud
suatu persembahan. Pisungsung

tidak terbatas benda fisik, dapat
berwujud persembahan melalui lisan
misalnya: doa, ucapan terimakasih,
ucapan sembah pangabekti, hingga
persembahan berupa tindakan nyata,
seperti: ziarah kubur, nyekar, ritual
menghaturkan aneka ragam wborampe
untuk pisungsung, dan membersihkan

pusara (sabdalangit.wordpress.com).

Bagi sebagian masyarakat Kwadungan,
mempercayai ritual tradisi
merupakan tuntutan yang diyakini
akan mendatangkan keberuntungan,
keselamatan, dan keberkahan terkait
dengan satu proses atau tindakan
dalam kehidupan. Bentuk dan wujud
penghormatan yang dilakukan
masyarakat dengan memberikan
persembahan dan seszjian melalui
acara slametan (selamatan). Masyarakat
Kwadungan melakukan selamatan
melalui pelaksanaan ritual tradisi
nyekar pundhen Nyai Rantamsari.
Ritual tradisi nyekar pundhen

Nyai Rantamsari pada hakikatnya
dipercaya sebagai upacara adat yang
dianggap dapat menjadi sarana
untuk menghormati leluhur di
desa tersebut dan menyingkirkan
malapetaka, serta mendatangkan
keselamatan. Ritual merupakan
suatu bentuk upacara adat yang

berhubungan dengan beberapa

Edisi 2/2017 | matajendela

kepercayaan, ditandai oleh sifat
khusus, menimbulkan rasa hormat
yang luhur dalam arti merupakan
pengalaman  suci. Pengalaman tersebut
mencakup segala sesuatu yang dibuat
dan dipergunakan oleh manusia

untuk menyatakan hubungan dengan
alam transendental, aplikasinya

berupa suguh pada dhanyang Ising
mbahureksa desa.

Kisah Leluhur Kwadungan: Nyai
Rantamsari

Nyai Rantamsari merupakan leluhur
Desa Wonotirto yang dipercaya oleh
masyarakat sebagai sing mbahureksa
atau penjaga lingkungan sekitar. Nyai
Rantamsari adalah seorang puteri

di zaman Kerajaan Demak. Nyai
Rantamsari adalah seorang puteri
saudagar yang mempunyai penyakit
kebutaan pada matanya. Pada suatu
hari ayah sang puteri berkelana
mencari obat untuk putrinya,

tanpa disengaja bertemu dengan
seorang pemuda bernama Joko
Teguh. Joko Teguh adalah seorang
wali yang membuka daerah Kedu,
dikenal dengan nama Ki Ageng Kedu
Makukuhan (1471-1497), murid dari
Sunan Kudus dan Sunan Kalijaga.
Joko Teguh mampu menyembuhkan
sakit sang putri dan diperbolehkan
meminta apa saja yang diinginkan.
Joko meminta kuda sembrani dan sang

puteri dijadikan istri.

Nyai Rantamsari dan Ki Ageng
Makukuhan berkelana di daereh
Kedu untuk menyebarkan agama
Islam. Selama penyebaran agama
Islam, Nyai Rantamsari tidak selalu
bersama Ki Ageng Makukuhan.

Ketika dalam penyebaran agama

21



22

Islam, Nyai Rantamsari beristirahat di
sebuah mata air yang bernama 7ikji
atau Tuk Ajining Diri, di tempat itu
juga terdapat pohon beringin besar
dan lebat daunnya, dari sinilah awal
mbabat alas atau mbubak desa yang
diyakini sampai saat ini dikenal
dengan Dusun Kwadungan Desa
Wonotirto. Kwadungan berarti
kuwat dongane dan Wonotirto berarti
hutan berlimpah air.

Tradisi Nyekar Pundhen

Tradisi nyekar pundhen dilakukan
oleh masyarakat Kwadungan setiap 35
hari sekali, di malam Selasa Kliwon
dan Jumat Kliwon. Ritual tradisi
dilaksanakan di Pundhen Tukji yang
berada di sebelah selatan Desa
bertujuan untuk mendoakan leluhur
desa, yaitu Nyai Rantamsari yang
telah mbubak desa dan menyebarkan
agama Islam. Atas jasa beliau, maka
warga desa melakukan selamatan
tradisi nyekar pundhen untuk
mendoakan Nyai Rantamsari dan

meminta keselamatan bagi masyarakat.

Tradisi nyekar pundhen dengan sesajian
rutin diadakan setiap bulan Rejeb,
merupakan sarana perwujudan

rasa syukur warga Kwadungan
kepada Tuhan Yang Maha Esa,

atas pertolongan dan keselamatan
warga, dikabulkan hajatnya,

serta permohonan ketika musim
tembakau, agar diberikan tanaman
yang subur, dapat memanen hasil
yang melimpah, dan harga jual yang
tinggi. Nyekar pundhen adalah
sarana untuk berdoa dan meminta
kemakmuran, keselamatan kepada
Tuhan agar terhindar dari musibah.
Nyekar pundhen juga sebagai
permohonan untuk ketentraman

masyarakat Desa Wonotirto dalam

kehidupan sehari- hari, serta sebagai
rasa hormat menghormati antar sesama
mahkluk hidup di dunia. Maksud
sesaji adalah untuk mendukung
kepercayaan masyarakat terhadap
adanya kekuatan makhluk-makhluk
halus, lelembut, demit, jin yang
berdiam di tempat-tempat tertentu,
agar tidak mengganggu keselamatan,
ketentraman, dan kebahagiaan
keluarga yang bersangkutan. Atau
sebaliknya, untuk meminta berkah

dan perlindungan dari sing mbahureksa
(Herusatoto, 2001: 91).

Sesajian yang digunakan dan
dibawa ke pundhen, yaitu: kembang
wangi, kemenyan, rokok, dan uang
dengan jumlah nominal tertentu,
sedangkan sesazjian yang diletakkan

di rumah, yaitu: sega golong, wedang
Jjembawuk dan kopi, wedang teh legi,
dan wedang salam. Sesaji tersebut
ditempatkan di rumah juru kunci dan
rumah Mbah Suwarno selaku sesepuh
desa. Pelaksanaan tradisi dimulai
pada pukul 20.00 WIB, dimulai
oleh Mbah Mulyono selaku juru
kunci pundhen. Juru kunci memulai
dengan membakar menyan yang
telah diramal doa. Setelah kemenyan
dibakar, Mbah Mulyono dan para
pelaku ritual membaca doa yang
dipimpin oleh juru kunci. Sesudah
membaca doa, para pelaku melakukan
tirakatan di paseban yang berada di
pundhen.

Adanya rasa hormat kepada
sang leluhur memunculkan
suatu kebijakan-kebijakan berupa
sikap, ide atau gagasan untuk
menghidupkan tradisi guna
menjawab berbagai masalah yang

terjadi pada masyarakat Wonotirto.

Kebijakan-kebijakan berupa sikap, ide
atau gagasan tersebut direalisasikan
dalam bentuk upacara tradisi

nyekar pundhen sebagai wujud
penghormatan warga Wonotirto
kepada Nyai Rantamsari, meminta
keselamatan dalam kehidupan sehari-
hari, meminta hasil panen yang
melimpah, serta sebagai pelindung
agar terhindar dari musibah yang
dikarenakan owah gingsire zaman
atau perubahan zaman. Pelaksanaan
tradisi nyekar pundhen mendapatkan
pengaruh dari kebudayaan Islam

yang berkembang di Jawa, khususnya
Wonotirto. Pengaruh Islam memiliki
andil yang kuat dalam pelaksanaan
nyekar pundhen. Di dalam agama Islam
memiliki budaya untuk mendo’akan
orang yang telah meninggal,
dilakukan mengirimkan do’a ketika 7
hari, 40 hari, 100 hari, dan 1000 hari.
Budaya Islam Jawa juga mengajarkan
tradisi ziarah kubur. Nyekar pundhen
berarti mengirimkan do’a. Sejarah
nyekar pundhen berkaitan dengan
kebudayaan Islam yang berkembang
di Jawa.

Tradisi Nyadran Desa dan Kesenian
Sandhul

Tradisi nyadran desa (nyadran berasal
dari kata sraddha berarti selamatan
di Bulan Ruwah) dan kesenian
Sandhul dilakukan setiap bulan Rejeb,
berkaitan erat dengan tradisi nyekar
pundhen yang rutin diadakan sebagai
selamatan desa. Akan tetapi tradisi
nyadran dilakukan warga Kwadungan
pada bulan Rejeb, sudah menjadi
tradisi turun temurun dilakukan

oleh warga, sekaligus menjadi
panyuwunan dari Nyai Rantamsari
yang dilaksanakan setiap hari Jumat,

jam tujuh pagi. Jatuhnya pelaksanaan



pada hari Jumat, dilihat dari umur
lurah, jika berumur muda maka
jatuh pada Jumat Legi, tetapi jika
berumur tua jatuh pada Jumat Wage.
Penentuan hari pasaran pada nyadran
desa bersumber atas ketentuan dari
Nyai Rantamsari. Tradisi kesenian
sandhul dilaksanakan pada bulan
Rejeb, dilaksanakan setelah sholat
Jum’at, berlangsung sampai malam
hari. Sandhul menceritakan tentang
perputaran zaman, babad-babad sarat
akan tuntunan hidup dan nilai-nilai
luhur. Sandhul merupakan kesenian
peninggalan leluhur, pelaksanaannya

berlangsung secara sakral.

Masyarakat Kwadungan menggunakan
kesenian sandhul sebagai sarana untuk
menyampaikan pesan religi atau
keagamaan. Selain menyampaikan
hal-hal yang baik, juga menyampaikan
adegan-adegan yang dilarang dalam
agama, misalnya: main perempuan,
berjudi dan mengadu ayam.
Pementasan kesenian sandhul terdiri
atas empat babak, yaitu: badhut ngarep,
badhut tengah, badhut sunthi, Ki Haji
Sandhpul. Di tengah-tengah panggung
terdapat sebuah oncor/senthir dengan
kayu sebagai penyangga, sekaligus
sebagai titik pusat pementasan atau
pusat perhatian. Pelaksanaan kesenian
sandhul dilaksanakan di perempatan

dusun.

Sesajian dalam Nyekar Pundhen
Sega golong, wedang jembawuk,
wedang kopi pait, wedang teh legi,

dan wedang putih salam, merupakan
sesaji yang dipersiapkan dalam ritual
tradisi nyekar pundhen hari Selasa dan

Jumat Kliwon.

1. Sega golong

Golong Malaikat Kasim adalah

salah satu simbol dari pelengkap
sesaji upacara tradisi nyekar.

Golong merupakan bagian dari
pelengkap sesajian yang dibuat
dengan menggunakan bahan baku
beras. Beras dibersihkan dengan

air, kemudian dimasak seperti
menanak nasi. Setelah beras masak,
lalu ditunggu panasnya berkurang
dan dibentuk seperti bucu, tetapi
ukurannya lebih kecil di atas piring.
Pembuatan golong sebagai do’a

agar diberikan kesempurnaan yang
ditujukan kepada Malaikat Kasim.
Sega golong dibuat menggunakan
nasi yang telah dimasak, dibentuk
menyerupai gunungan ditempatkan di
piring sebagai wadahnya.

2. Wedang jembawuk dan Wedang kopi
pait

Wedang jembawuk adalah minuman
terbuat dari kopi dan air santan

yang dicampur dan diseduh
menggunakan air panas, maknanya
adalah perwujudan rasa susah pada

manusia.

3. Wedang teh legi

Salah satu sesaji dalam upacara

tradisi yang pembuatannya
menggunakan teh dan air panas,
diseduh menggunaakan gelas. Proses
pembuatan sesaji harus menggunakan
teh yang masih berbentuk daun, tidak
boleh menggunakan teh kemasan
atau teh seduhan.

4. Wedang salam

Wedang salam digunakan dalam
sesaji upacara nyekar pundhen. Proses
pembuatannya menggunakan daun
salam satu lembar diseduh di dalam
gelas menggunakan air panas.

Edisi 2/2017 | matajendela

5. Udud dan Uang

Rokok yang digunakan untuk sesaji
dalam ritual upacara berupa rokok
filter atau kretek tergantung dari
pelaku ritual. Sesaji dilengkapi
dengan saksi. Saksi berupa rokok
dan uang yang berjumlah ganjil dari
Rp.1.100, berlaku kelipatannya yang
disertakan bersama dengan bunga dan

kemenyan.

6. Kemenyan dan Kembang Wangi
Bunga yang digunakan dalam upacara
tradisi #yekar adalah kembang wangi,
antara lain: bunga mawar merah
dan putih, bunga melati, bunga
kenanga, daun pandan, bunga kanthil.
Kembang wangi sebelumnya telah
disiapkan di rumah para pelaku tradisi
yang diperoleh dari pasar.

Fungsi dan Makna Sesajian bagi
Masyarakat Gunung Sumbing
Fungsi spiritual dalam pelaksanaan
upacara tradisional nyekar pundhen
berhubungan dengan pemujaan
manusia untuk memohon keselamatan
pada leluhur, roh halus atau Tuhannya.
Tradisi nyekar pundhen merupakan
sarana meminta kepada Tuhan Yang
Maha Esa. Baik meminta rejeki,
keselamatan, jabatan, atau permintaan
lain, dengan mengirimkan do’a
kepada Nyai Rantamsari. Tradisi ini
merupakan sarana mengucap syukur
segenap masyarakat Desa Wonotirto
kepada Tuhan yang memberikan
anugerah berupa rezeki, ketenteraman,
dan keselamatan. Nyekar pundhpen
juga bertujuan agar saling hormat-
menghormati antarsesama mahkluk
hidup di dunia. Nyekar pundhen
dapat memberikan rasa ketentraman
bagi masyarakat Desa Wonotirto dan

sekitarnya.

23



24

Fungsi sosial berkaitan dengan
interaksi atau hubungan antara
manusia dengan manusia. Pada
tradisi nyekar pundhen dapat
digunakan sebagai media interaksi
antara sesama manusia. Interaksi
yang terjalin selama pelaksanaan
nyekar pundhen secara langsung
dapat mempererat tali persaudaraan,
kegotongroyongan dan kebersamaan
antarwarga. Tradisi nyekar pundhen
berfungsi sebagai sarana meningkatkan
hubungan sosial dan menjadi ajang
silaturahmi antarwarga masyarakat.
Warga yang menghadiri nyekar
pundhen berasal dari Desa Wonotirto
dan sekitarnya, terkadang terdapat
warga yang datang dari jauh, luar
Temanggung. Kontak sosial yang
terjadi saat mengikuti pelaksanakan
nyekar pundhen menggambarkan rasa
kebersamaan dan persaudaraan warga
tanpa membedakan status sosial dan

ekonomi.

Pelaksanaan tradisi nyekar pundhen
berfungsi sebagai sarana untuk
melestarikan tradisi. Fungsi ini erat
hubungannya dengan pelestarian,
perlindungan terhadap adat kebiasaan
yang sudah dilaksanakan turun-
temurun dari nenek moyang dan
masih dilaksanakan oleh masyarakat

pendukungnya. Masyarakat Desa
Wonotirto sebagai fungsi pelestari
tradisi, masih tetap melaksanakan
Tradisi nyekar pundhen, mempunyai
dampak yang bagus dalam
masyarakat baik dari segi spiritual,
ekonomi, dan sosial. Tradisi nyekar
pundhpen dipandang baik di masyarakat
dan memiliki nilai kebaikan.

Beberapa makna sesajian bagi
masyarakat Kwadungan Desa
Wonotirto di Gunung Sumbing,
diuraikan sebagai berikut.

Sega golong

Golong Malaikat Kasim merupakan
bagian dari pelengkap sesajian yang
dibuat untuk upacara tradisi nyekar.
Golong berfungsi sebagai tanda
penghormatan kepada yang membagi
rezeki. Dengan diberikannya golong
ini, diharapkan akan memberikan
kesempurnaan terhadap do’a yang
diharapkan oleh masyarakat Desa
Wonotirto. Diberi nama Golong
Malaikat Kasim sebagai salah satu

penghormatan kepada Malaikat Kasim.

Malaikat Kasim, konon menjadi salah
satu pembagi rezrki dari kepercayaan
para sesepuh dan masyarakat Desa
Wonotirto, mistis yang sudah turun-

temurun dan menjadi kepercayaan.

_

Sega Golong di piring

)

Kopi Pait dan Wedang Jembawuk

»

Teh legi

»»

Wedang Salam.
Foto: Panggah A. Putranto, 2014

Golong mempunyai tujuan agar

Sang Pembagi Rezeki, membagikan
rezeki yang melimpah, terutama hasil
pertanian tembakau.

Golong yang dibuat ini bertujuan
untuk permohonan doa kepada sang
penjaga yang dipercaya berkuasa,
menjaga baik dan buruk di Desa
Wonotirto. Golong merupakan sebuah
doa yang ditunjukkan dengan suatu
simbol. Semua simbol-simbol dibuat
oleh masyarakat Desa Wonotirto
bertujuan untuk berdo’a agar diberikan
sesuatu yang terbaik dalam pertanian

tembakau. Golong mempunyai makna



sebagai tanda syukur yang diucapkan

kepada sang mbahurekso di Desa

‘Wonotirto.

Berdasarkan pengamatan Shelia
Windya Sari, pada ritual tingkeban
misalnya, nasi golong dibuat berjumlah
9 dan diwadahi menggunakan daun
pisang. Golong berasal dari kata
gemolong (menyatu), diartikan agar
sesama manusia mampu rukun
menjadi satu. Golong di daun pisang
perlambang tidak kotor dan tetap
bersih. Demikian halnya dengan
manusia, diharapkan memiliki watak
bersih, tidak banyak bertingkah
aneh. Jumlah 9 dimaksudkan

untuk memuliakan 9 Wali, yang
menunjukkan bahwa Islam telah
terimplementasi dalam adat Jawa.
Golong atau nasi yang dikepal-kepal
melambangkan tekat bulat dalam

menggapai sesuatu.

Menurut pengamatan Annisaul
Dzikrun Ni'mah di wilayah Gunung
Kelud, sego golong yang berjumlah 7,
bermakna menyatukan 7 hari, tujuh
malam, lima pasaran, tiga puluh
hari, dua belas bulan, empat minggu,
tepatnya di hari itu (Minggu Pon).
Sego golong bermakna kemajemukan

waktu dan hari. Sejak masih dalam

rahim sang ibu, manusia dibayang-
bayangi oleh Naga Kala atau bahaya.
Ketika manusia telah lahir, maka harus
berhati-hati pula karena segala penjuru
mata angin selalu ada Naga Kala
(Doyodipuro, 2005:580). Oleh karena
itu, manusia memiliki ancaman bahaya
pada waktu, hari, minggu, bulan dan
tahun tertentu, sehingga manusia
berusaha untuk meminta keselamatan
dengan menggunakan sego golong.
Perlambangan untuk mengumpulkan
hari, minggu, bulan dan tahun,
kemudian hari yang digunakan untuk
ritual, sehingga yang bersangkutan
diberikan keselamatan atas semua

waktu tersebut.

Wedang jembawuk dan Wedang
kopi pait

Wedang jembawuk adalah minuman
terbuat dari kopi dan air santan yang
dicampur, bermakna perwujudan

rasa susah pada manusia. Manusia
diharapkan selalu ingat kepada Sang
Pencipta agar selalu diberi jalan dan

kemudahan ketika dalam kehidupan di

dunia.

Wedang teh legi
Wedang teh legi bermakna perwujudan
rasa senang. Pembuatan wedang teh

legi harus menggunakan dengan teh

Edisi 2/2017 | matajendela

berdaun, tidak boleh menggunakan
teh celup. Hal ini mengandung
makna, bahwa kehidupan manis di
dunia tidak lepas dari penderitaan dan
kesengsaraan, untuk mendapatkan
kebahagiaan harus berjuang untuk

mendapatkan manisnya dunia.

Wedang salam
Wedang salam bermakna perwujudan
memberi salam dengan rasa yang suci

tulus ikhlas dari hati terdalam.

Udud dan Uang

Rokok mempunyai fungsi ditujukan
kepada makhluk halus atau para
leluhur laki- laki dengan tujuan agar
ngeses. Rokok dalam sajen digunakan
sebagai persembahan kepada
makhluk yang tidak lelihatan,
diharapkan apabila makhluk halus
itu laki-laki agar ududa. Uang
merupakan sesaji yang digunakan
sebagai pelengkap, uang yang
digunakan juga tergantung dari
pelaku besarnya nominal seikhlasnya
dari sang pelaku yang meminta
permintaan khusus. Menurut Suhardi
(1997: 65) uang dimaknai sebagai
ucapan terimakasih kepada kaum
yang telah menyampaikan tujuan dari
sesaji, dan juga terimakasih kepada
semua pihak. Uang merupakan

25



26

sesaji yang mempunyai makna untuk
melancarkan dan mendatangkan
rezeki, sesaji uang juga digunakan
sebagai pelengkap dalam memberikan
sesaji, jika ada seszjen yang kurang.

Kembang Wangi dan Menyan
Menyan memiliki makna sebagai
wewangian. Kemenyan memiliki
makna jika akan berdo’a atau
menghadap Tuhan Yang Maha

Esa manusia harus dalam kondisi
yang suci. Menyan juga bermakna
sebagai pembakar sifat-sifat jelek

di dalam hati manusia. Kembang
wangi memiliki makna sebagai sarana
memohon keselamatan dengan tulus,
mengagungkan nama Tuhan, serta
selalu mengingat jasa para leluhur.
Selain itu, sebagai pedoman untuk
manusia agar menjalankan kehidupan
dengan baik. Kembang wangi terdiri
dari bunga mawar, bunga

kenanga, bunga kanthil, dan daun
pandan. Masing-masing bunga
mempunyai makna simbolik sebagai
berikut.

a. Bunga mawar memiliki makna
awar-awar ben tawar, yang artinya
sebagai simbol ketulusan atau
keikhlasan dalam menjalani niat
menjalankan nyekar pundhen

b. Bunga kenanga memiliki makna
mengenang, artinya sebagai simbol
selalu mengenang dan mengingat
apa yang leluhur berikan dengan
cara bersyukur.

c. Bunga kanthil memiliki makna
kumanthil kanthil, artinya sebagai
simbol selalu mengingat peringatan-
peringatan dari para leluhur agar selalu
menjadi pedoman dalam kehidupan.
d. Daun pandan memiliki makna

keharuman, artinya keharuman

yang menebar memberikan rasa
tenang, meningkatkan kesabaran,
dan keheningan dalam berpikir

dan bertindak. Keharuman
memberikan rasa tenteram dan

rasa menyenangkan bagi yang
menciumnya. Orang hidup di

dunia ini, hendaknya menebarkan
aroma harum, seperti harumnya
bunga pudhak. Harumnya nama

baik manusia sepanjang masa dan
selalu dikenang, hanya dapat
diperoleh dengan perilaku nyata yang
memberikan kebaikan terhadap sesama
dan lingkungannya.

Ritual Nyekar Pundhen: Akulturasi
Budaya Jawa dan Islam

Nyekar pundhen dalam konteks
budaya Islam terkait dengan ziarah
kubur. Akuluturasi budaya ini dapat
dibuktikan pula dengan mengamati
do’a-do’a yang diucapkan selama
prosesi pelaksanaan. Ziarah kubur
dalam konteks Islam, merupakan cara
yang dilakukan dengan mengunjungi
kuburan, dalam rangka mengirim do’a
kepada sanak kerabat. Nyekar pundhen
merupakan bagian dari prosesi ngintun
do'a kepada para leluhur desa. Peziarah
pundhpen atau Nyai Rantamsari

datang membawa kembang wangi dan
menyan. Kembang wangi dibungkus
menggunakan daun pisang, yang
berisikan bunga Mawar merah, Mawar
putih, bunga Kenanga, daun pandan,
dan bunga Kanthil.

Sebelum acara dimulai warga

yang telah datang terlebih dahulu
menunggu di dalam ruangan
pundhen. Sembari menunggu warga
bergantian menghampiri juru kunci,
guna menyerahkan kembang wangi

dan menyan, serta menyampaikan

maksud dan harapannya kepada
juru kunci. Sebelum melaksanakan
prosesi nyekar pundhen juru kunci
terlebih dahulu membakar menyan
yang dibawa oleh warga. Setelah
menyan dibakar kemudian dilanjutkan
dengan pembacaaan do’a. Juru kunci
menjadi imam dalam pembacaan do’a,
diikuti oleh warga yang datang, untuk
mendo’akan Nyai Rantamsari.
Urutan berdo’a dimulai dengan di
awali dan mengirimkan surat Al
Fatihah kepada beberapa nama,

yaitu: Syekh Abdul Qodir Al Jaelani,
Ki Ageng Makukuhan, dan Nyai
Rantamsari. Setelah itu secara
berurutan membaca Surat Al Ikhlas,
Al Falag, An-Naas, Al Baqarah 1-5, Al
Baqarah 163 (Ayat Kursi), diteruskan
dengan zikir La illaaha illaallahu 33X,
Subhaballahu 33X, Allhamdulillahi
33X, dan Allahu Akbar 33X. Pada
tahap akhir ditutup dengan do’a
sebagai berikut.

Assalamualaikum warohmatullahi
wabarakatuh, Audzubilllahhimina
nyatonirrajim, Allahumma shalli

ala sayidina mubammadiwaala
sayyidina Muhammad, sayidil
awwalina waakbririna wasalim
warodiyallahu ta'ala rasulillabbi
shalallahwalaibi wassalam ajma’in.
Bismillahirakhmanirrakhin,
Alhamdulullabirabbil alamin,
khamdan syakirin, khamdan na’imin,
khamdan yuwwafi niamahu wayukbafi
ummayiddah, Allahumma shalli

ala sayyidina Mubammad, waala
ali sayyidina Muhammad, shalatan
tunjina biha min jamingil ahwa li wal
affwat, wataqdhpilana biba jamial
hajat, watarfauna biha agsal ghayat,
min jail khairati fil kayati wa
ba’dal mamat. Allahummah dini



fiman Hadhaiit, wa'afini fiman afait,
watawallani fii man tawalait, wabarikli
Jii maa atoit, waqini birakhgmatika
syarroma qodhoit, fainnaka tagdhi wala
yuqdha alaik, wainnahu layadhilluman
afait, wala yaizzuman ‘adait, tabarak
tarabbbana wataalait, walakal
khamdu ‘ala ma qodhoit, astaghfiruka
wa atubu ilaik, washalallahu ‘ala
sayyidina mubhammadin nabiyyil
ummmiyyil, waala alibi washakhbibi
wasallam. Allahumma inna nasaluka
shalaamatan fiddiini wal aafiyatna

fil jasadi wa ziyaadatan fil ilmi
wabaraakatan firrizqi wa taubatan
qablal maut, warahmatan ‘indal mau,
wamaghfiratan badal maut. Allahumma
hawwin ‘alainaa fii sakaraatil mauti
wannajaata minannaari wal ‘afwa
indal hisaab. Rabbana laa tuzig
qulubana, badaid hadaitana,
wahablana, miladunka rakhmabh,
innaka antal wah hab. Rabbanaa
aatinaa fiddunyaa hasanataw wafil
aakhirati hasanataw waqinaa
adzaabannar. Washalallahw'ala
sayyidina Mubammad waala sayyidina
Muhammad, subkbhana rabbika rabbil
izzati ‘ammayasifun, wasalamun alal
mursalim, walkhamdumdulilahirabbil’

alamin”.

Setelah selesai pembacaan do’a,
warga secara bergantian mendekati
tempat juru kunci membakar
kemenyan, dan berdoa secara
bergantian untuk keselamatan dan
memohon agar apa dido’akan dan di
harapkan dapat terkabulkan. Setelah
berdo’a warga melakukan ngukup
kukus kemenyan dengan maksud agar
doa yang dipanjatkan merasuk ke
dalam tubuh. Setelah selesai berdo’a

kemudian warga beralih tempat

menuju paseban untuk melakukan

tirakat sesuai petunjuk juru kunci.

Berdasarkan perilaku ziarah

kubur dan do’a yang diucapkan,
menunjukkan pengaruh Islam yang
sangat kental. Perilaku dan do’a cara
Islam ini didorong oleh keadaan

Nyi Rantanmsari yang dipercayai

oleh masyarakat dan berdasarkan
pengetahuan turun temurun adalah
beragama Islam. Hal tersebut
diperkuat pula oleh para peziarah dan
juru kunci pundhen yang beragama
Islam. Juru kunci sering menyebutkan
agama yang dianutnya adalah Islam
Kejawen. Tradisi kejawen memiliki
keyakinan bahwa segala sesuatu di
dunia pada hakikatnya adalah satu atau
merupakan kesatuan hidup. Tradisi
kejawen memandang kehidupan
manusia selalu terpaut erat dalam
kosmos alam raya. Dengan demikian,
kehidupan manusia merupakan
suatu perjalanan yang penuh dengan
pengalaman-pengalaman religius. Bagi
masyarakat Kwadungan, percaya atau
yakin terhadap tradisi merupakan
perilaku yang mendatangkan
keberuntungan dan keselamatan
dalam menjalani proses kehidupan.
Hal tersebut juga merupakan bentuk
dan wujud penghormatan yang
dilakukan dengan memberikan

persembahan.

Ziarah kubur dan nyekar pundhen,
merupakan sebuah pemikiran,
kebudayaan, dan bentuk ideologi
yang diwariskan. Ideologi pikir para
peziarah pundhen, atau pelestari
budaya tradisional semacam sandhul,
dapat terbentuk berdasarkan kondisi
alam, sosial, budaya, politik lokal,

Edisi 2/2017 | matajendela

dan pendidikan. Ideologi ini, dalam
konteks kajian sosial, sangat dekat
dengan “budaya’, menunjukkan
koherensi yang berarti, bahwa sebuah
ideologi dapat dirumuskan sebagai
seperangkat proposisi saling terkait.
Ideologi adalah bagian dari budaya
yang bersangkutan, representasi

dari sosial dan komitmen terhadap
nilai-nilai pusat. Alchusser (1977)
berpendapat ideologi dibuat sebagai
bagian dari proses sejarah dengan
cara merekonstruksi, pada bagian luar
intensionalitas siapa pun. Selain itu,
ideologi disebarkan oleh apa yang
disebut “aparatur negara ideologis”
seperti: keluarga, gereja, sekolah

dan berbagai bentuk ritual. Dalam
masyarakat modern pembentukan
ideologi pada seseorang, sekolah dan
keluarga paling penting, termasuk
adalah peran agama (Barnard and

Spencer, 1996: 369-370).

Akulturasi budaya Islam dan Jawa
diwariskan secara turun temurun.
Menurut Edward Tylor, akulturasi
ini wujud dari pengetahuan bersama
antara anggota kelompok. Ini berarti,
budaya ditransmisikan antargenerasi
melalui penggunaan simbol-simbol,
bahasa, sistem pengetahuan, dan
proses budaya. Budaya tidak terbatas
pada “budaya tinggi”, seni, pakaian,
tetapi mencakup domain yang luas
dari pengalaman manusia (Moore,
2009: 3). Cara-cara seperti: ziarah
kubur, merupakan perwujudan
kebudayaan yang diwariskan secara

turun temurun.

Contoh akulturasi lainnya, antara
budaya Islam dan Jawa dapat dilihat
pada tradisi suran di Magelang.

27



28

Sesaji untuk perayaan suran yang
berjumlah 142 macam, di antaranya:
tumpeng tolak rasukan, tumpeng wajar,
tumpeng rasul, tumpeng krombyong,
tumpeng wenang, tumpeng brontok,
tumpeng tigan dadar, golong, tukon
pasar, palawija, palakesimpar, wedang,
banyu saringan, rokok, klembak,
menyan, rokok jeruk, rokok kretek,
kinang, dan kembang. Sesaji suran
tidak terlepas dari tradisi keluarga
yang antara lain untuk memohon
berkah dari Tuhan agar selalu sehat,
memperoleh keselamatan dalam
hidup, dimudahkan mendapatkan
rejeki, dan tercapainya cita-cita. Tradisi
suran dilaksanakan bertepatan dengan
bulan purnama atau pada tanggal

15 Sura dengan beberapa acara, di
antaranya: pemasangan janur pada
berbagai tempat di dusun setempat,
acara Yasinan dan kenduri di pendopo
padepokan, penabuhan gamelan
sebagai gendhing caosan yang disebut
uyon-uyon candi di area makam
sesepuh padepokan, makam Romo

Yoso (antarajateng.com).

Penutup

Warga Kwadungan Desa Wonotirto
selalu melaksanakan upacara tradisi
nyekar pundhen karena adanya

rasa takut untuk meninggalkan
upacara tersebut. Warga takut terjadi
malapetaka di Desa Wonotirto.
Ketakutan ini memunculkan

suatu kebijakan-kebijakan berupa
sikap, ide atau gagasan untuk
melaksanakan upacara tradisi
untuk menjawab berbagai masalah
yang terjadi pada masyarakat.
Kebijakan-kebijakan berupa sikap,
ide atau gagasan tersebut kemudian

diwujudkan dalam bentuk upacara

tradisi nyekar pundhen, tercermin

dalam prosesi dan fungsi upacara.

Pelaksanaan ritual tradisi nzyekar
pundhen mempunyai makna
terhadap Tuhan Yang Maha Esa,
dalam pelaksanaannya masyarakat
memohon supaya dalam kehidupan
sehari-hari diberikan kemudahan,
kelancaran dalam bertani karena
mayoritas masyarakat Desa Wonotirto
memiliki mata pencaharian sebagai
petani. Selain itu juga memohon

agar selalu diberikan keselamatan

di dunia maupun di akhirat. Setiap
kegiatan keagamaan seperti upacara
tradisi dan selamatan mempunyai
nilai-nilai yang diwujudkan melalui
bentuk-bentuk, atau simbol-simbol
yang digunakan dalam upacara
tradisional. Simbol-simbol dalam
pelaksanaan upacara tradisi berperan
sebagai media untuk menunjukkan
secara tidak langsung maksud dan
tujuan tradisi kepada masyarakat
pendukungnya. Pada simbol-simbol
terdapat petunjuk-petunjuk dari para
leluhur yang ditujukan bagi anak cucu
keturunannya, terkandung pula nilai
luhur untuk mempertahankan budaya
dengan cara melestarikannya.

Upacara tradisi nyekar pundhen
dimaksudkan untuk mengenang para
sesepuh dan Nyai Rantamsari yang
telah mbubak alas dan telah berjasa
bagi masyarakat Desa Wonotirto.
Upacara tradisi nyckar pundhen
bertujuan mengenang jasa Nyai
Rantamsari, meminta perlindungan
dan keselamatan bagi seluruh warga
desa. Masyarakat percaya, jika selalu
melaksanakan upacara tradisi, akan

diberi keselamatan dan berkah.

Permohonan keselamatan tersebut
ditujukan kepada Tuhan dengan
melalui perantara Dhanyang yang
dianggap sebagai penunggu pundhen. vg

Referensi

“Kiriman Sesaji Suran dari Tutup
Ngisor Merapi” dalam http://www.
antarajateng.com/detail/index.

php?id=70616#.Uk-ERIP5sX4

Barnard, Alan and Spencer, Jonathan
(Eds). 1996. The Routledge Encyclopedia
of Social and Cultural Anthropology.
Second Edition. New York: Routledge.

Herusatoto, Budiono. 2001.
Simbolisme dalam Budaya Jawa.
Yogyakarta: PT. Hanindita.

https://sabdalangit.wordpress.
com/2015/04/07/mengungkap-

rahasia-sesaji-sajen/

Koentjaraningrat. 1979. Manusia
dan Kebudayaan di Indonesia. Jakarta:
Penerbit Djambatan.

Koentjaraningrat. 1984. Kebudayaan
Jawa. Jakarta: Penerbit Balai Pustaka.

Moore, Jerry D. (Ed). 2009. Visions
of Culture: An Annotated Reader. New
York, UK: AltaMira Press.



RESENSI

Wacana Kuliner
dalam Sastra Indonesia

Fitri Merawati

MAKAN DAN MINUM I

Selalu jiwa saya bertanya kenapa tiap hari

orang mesti makan dan minum

Saya bilang itu merupakan syarat agar mereka

bisa berak dan kencing

Kalau yang orang maui, kata jiwa saya, hanya
buang air baik besar maupun kecil

Kenapa makanan dan minuman dibikin bermacam-macam,
bertingkat-tingkat serta berhias-hias

Saya bilang karena mereka tak bisa tentukan
kualitas berak, hiasan tinja atau bau harum kencing
Kalau begitu, kata jiwa saya lagi, segera
mendekatlah padaku, agar tak terlalu

lama engkau dikungkung oleh tujuan hidup

berak dan kencing

1984

EMIKIANLAH bunyi puisi
karya Emha Ainun Nadjib.

Usai membaca puisi tersebut,

Memang benar, makanan yang kita kenal
beraneka ragam. Penyajiannya pun dibuat
semenarik mungkin dari segi rasa, bentuk,

terasa ada sesuatu yang menggelitik di dan warna. Kita juga tahu bahwa makanan

hati dan berseliweran di pikiran saya. Kata
makan yang tentu saja berkaitan dengan
makanan seakan-akan menari-nari dalam
angan-angan saya. Jika memang seperti
yang dikatakan Emha bahwa tujuan
hidup adalah berak dan kencing, apakah
ini sebatas sebuah realita atau ada sesuatu

yang lain yang hendak disampaikannya.

adalah bagian dari kebudayaan yang paling
luwes. Makanan lebih mudah ditemukan,
dibawa, dan dinikmati dibandingkan
benda yang lainnya. Makanan juga
menjadi bagian penting ketika kita hendak

menjalin komunikasi dengan orang lain.

Edisi 2/2017 | matajendela

29

Kita tidak akan menolak untuk
berbincang berlama-lama jika di hadapan
kita dihidangkan makanan. Selain itu,
ketika seseorang melakukan liburan atau
perjalanan, biasa sesampai di tempat
tujuan yang ditanyakan adalah tentang
makanan khas daerah yang dikunjunginya.
Selain itu, oleh-oleh yang sering dibawa
pun adalah makanan khas. Oleh karena
itu, makanan merupakan kebudayaan
yang cair sebab disadari atau tidak,

sebuah peradaban bisa dibangun melalui



meja makan-tempat makanan disajikan.
Berawal dari makanan kita akan dapat
memperbincangkan berbagai hal yang
ada di luar makanan. Hal ini juga
dikemukakan oleh Laksmi Pamuntjak,
penulis novel Aruna dan Lidahnya. la
tampaknya sadar betul bahwa makanan
bukan sekadar tentang bentuk dan rasa.
Makanan adalah simbol, metafora, bahkan
lebih jauh lagi adalah ideologi. Makanan
apa yang dipilih oleh seseorang tentu
bukan hanya karena rasanya saja tetapi
juga berhubungan dengan prinsip hidup.
Perhatikan saja fenomena pada makanan
saat ini! Para produsen makanan kini
berlomba-lomba memberikan label halal

ada kemasan makanan yang dibuatnya.
p yang )/

Mengapa demikian? Apakah orang
sudah mulai ragu pada apa yang akan
disantapnya schingga membutuhkan
semacam “keyakinan” bahwa ada kata
“halal” sebagai patokan layak tidaknya
makanan disantap? Mengapa label “halal”
menjadi semacam Tuhan baru yang patut
untuk diyakini? Tampaknya, kini makanan
hadir sebagai sebuah bentuk kebudayaan
yang rumit. Begitulah Laksmi Pamuntjak
mewacanakan makanan dalam novel
Aruna dan Lidahnya.

... Bicara tentang makanan adalah

cara paling asyik untuk bicara

tentang hal-hal di luar makanan,

ia mengodifikasi sekaligus

menyelubungi kebutuhan-kebutuhan

lain di dalam diri kita—seks, dendam
lama, kasih sayang, pengakuan,
ketakutan akan ditelantarkan,
penebusan—dan makanan, ternyata
sungguh merupakan simbol sekaligus
metafora kebudayaan, hingga pada
akhirnya kita akan selalu bisa berkata
(atau berkelit)... (Pamuntjak, 2014:
14)

Novel ini juga sekaligus mengamini novel
sebelumnya berjudul Pulang karya Leila

S Chudori yang menceritakan tentang
tokoh eksil bernama Dhimas Suryo yang
menikah dengan perempuan Prancis
bernama Vivienne yang menjadikan
makanan sebagai pelepas rindu kepada
negaranya, Indonesia. Meskipun kedua
novel ini memiliki alur dan kisah yang
berbeda, namun Laksmi Pamuntjak
maupun Leila S Chudori sama-sama
menunjukkan bahwa makanan tidak hanya
hadir sebagai obat lapar atau pemuas lidah

namun juga membawa pesan lain.

Seperti halnya yang dikemukakan oleh
Terry Eagliton, “Food, like literature, looks
like an object but is actually a relationships”,
makanan seperti halnya sastra. Jika

sastra memiliki banyak hubungan

dengan hal lain sehingga memunculkan
adanya multitafsir terhadap maknanya,
maka makanan pun demikian. Saat

kita menyantap gudeg—makanan khas
Yogyakarta, kita tidak hanya menikmati
warna merah hati, rasa manis, atau empuk
nangka mudanya namun juga menikmati
jalinan kisah-kisah yang turut disajikan
bersama gudeg tersebut. Ini berarti bahwa

makanan tidak hanya dilihat dari segi



fisik (makanan sebagai makanan) tetapi
g p
juga dari segi metafisik (makanan sebagai

simbol yang dapat ditafsirkan).

Hal ini sejalan dengan pernyataan Yusri
Fajar dalam tulisannya yang dimuat di
Kompas, 27 Oktober 2013 berjudul “Sastra
dan Kuliner” berikut ini.
Sastra dan kuliner berhubungan
tidak hanya dalam hal yang
bersifat material dan fisikal, seperti
bagaimana tokoh-tokoh dalam karya
sastra mengonsumsi dan menikmati
makanan, tetapi juga bersifat sosial
kultural, yaitu bagaimana tokoh-
tokoh tersebut mengonstruksi
identitas budaya dan prinsip hidup
mereka melalui makanan. Khazanah
kuliner lokal, tradisional hingga
modern, membangun citra tokoh dan

lanskap kultural dalam karya sastra.

Makanan bisa membawa kita pada dunia
politik, ekonomi, sosial, budaya, gender,
psikologi, bahkan ideologi. Perbedaan
peran dan perlakuan antara satu negara
dengan negara yang lain terhadap
makanan tentu memiliki tujuan masing-
masing. Coba saja kita bandingakan
makanan Indonesia dengan makanan
Jepang—makanan Jepang kini semakin
merebak di Indonesia. Makanan Jepang
tidak terlalu memperhatikan tentang
rasa, tapi makanan Jepang sangat
memperhatikan soal warna (merah,
putih, hijau) sehingga memanjakan mata
penikmatnya. Sedangkan warna yang
tampak dari masakah Indonesia cenderung
merupakan hasil perpaduan warna

dari aneka bumbu yang dimasukkan.
Mengapa demikian? Apakah ada
kaitannya dengan latar belakang negara
asal makanan tersebut? Jawabannya,

tentu saja iya. Makanan Jepang lebih

menunjukkan warna merah-putih-hijau
sebagai representasi pusaka kaisar dan
negara yakni pedang, cermin dan mutiara.
Makanan Indonesia lebih menunjukkan
hasil perpaduan warna dari ancka bumbu
sebagai representasi pluralitas perwujudan

dari “bhinneka tunggal ika”.

Menyaksikan fenomena ini, tampak
bahwa hubungan antara sastra dan
makanan atau kuliner memang sangat
erat. Perpaduan keduanya kemudian
disebut dengan istilah “sastra kuliner”
menambah kekayaan karakter estetika
dalam karya sastra di Indonesia. Kadang
kala sebagian orang masih berpikir bahwa
sastra itu seakan di awang-awang, jauh
tidak terjangkau bahkan tidak membumi.
Padahal, sesungguhnya karya sastra yang
membumilah yang mampu menyentuh

pembacanya schingga gudang wacana

Edisi 2/2017 | matajendela

yang sama antara pembaca dan penulis

akan menciptakan suatu sikap yang juga
membumi. Di Indonesia, kehadiran sastra
kuliner sudah cukup lama. Sebut saja
sastrawan terdahulu seperti M. Kasim,
Hamsad Rangkuti, dan Umar Kayam telah
memasukkan kuliner dalam kisah-kisahnya
meskipun tujuan awalnya mungkin saja
bukan dikhususkan untuk bercerita

ten till“lg makanan .

Tahun 2014 novel Aruna dan Lidahnya
hadir sebagi sebuah karya yang dari
judulnya saja sudah mengarahkan
responnya terhadap fenomena kuliner,

dalam hal ini kuliner di Indonesia.



32

“la tampaknya sadar betul bahwa makanan bukan
sekadar tentang bentuk dan rasa. Makanan adalah
simbol, metafora, bahkan lebih jauh lagi adalah ideologi.
Makanan apa yang dipilih oleh seseorang tentu bukan
hanya karena rasanya saja tetapi juga berhubungan
dengan prinsip hidup. “

Penulisnya pun seorang penulis yang
dikenal sebagai food writer. Makanan
dalam novel ini tidak hanya sekadar
disisipkan dalam cerita namun justru
menjadi pembangaun alur cerita. Novel
ini mengisahkan tokoh bernama Aruna,
Bono, dan Nedezdha. Mereka masing-
masing memiliki profesi yang berbeda.
Aruna adalah konsultan ahli wabah, Bono
adalah chef'profesional, dan Nedezdha
adalah seorang penulis. Mereka bertiga
disatukan dalam perjalanan dari Aceh
hingga Lombok dalam rangka menyelidiki
kasus flu burung yang dilakukan oleh
Aruna. Sebagaian besar pejalanan mereka
dihabiskan untuk menikmati kuliner di
masing-masing daerah schingga novel
tersebut tampak lebih menunjukkan
kekayaan kuliner di Indonesia. Selain itu
di setiap kesempatan mereka mencicipi
kuliner selalu ada perbincangan yang
berkaitan dengan berbagai hal, seperti
perbincangan tentang peristiwa politik

di balik kasus flu burung. Makanan

dan perbincangan adalah dua hal yang
berkaitan dengan lidah. Lidah hadir

sebagai indera pencecap sekaligus alat
bantu ucap. Oleh karena itu, tidak
heran jika keduanya memiliki korelasi
dalam membangun sebuah kebudayaan
dan peradaban. Peradaban dapat juga
diibaratkan makanan yang hadir dari
perpaduan berbagai macam bahan, bumbu
dan cara pengolahan. Bahan, bumbu dan
cara pengolahan yang berbeda-beda akan
menghasilkan makanan yang berbeda-
beda. Ini berarti keberagaman peradaban
adalah hasil perpaduan dari berbagai
unsur.
... begitulah prinsip perteluran, kita
harus konsisten, kita harus punya
standar yang jelas, kita tidak boleh
plin-plan, sebab meskipun kita bisa
bermain-main dengan makanan,
mengganti lada dengan pala, asam
dengan belimbing wuluh, kacang
tanah dengan kacang mede, kita
tahu jahe adalah jahe, kunyit adalah
kunyit, sere adalah sere, masing-
masing adalah republik tersendiri,
dan setiap hidangan telur yang lahir

dari tangan seseorang, baik dikocok,

direbus, digoreng maupun didadar
tak akan pernah sama dan pada
akhirnya hal-hal seperti itulah yang
merusmuskan kita sebagai manusia...

(Pamuntjak, 2014: 15-16)

Demikianlah Laksmi Pamuntajk
merumuskan hakikat manusia melalui
karyanya. Hakikat manusia tidak dapat
diubah. Ini seperti halnya “asam” yang
sebenarnya tidak dapat digantikan dengan
“belimbing wuluh”. Sebab, meskipun
seakan-akan diperoleh rasa yang sama-
sama masam namun sesungguhnya
keduanya berbeda. Ini dikarenakan
masing-masing bahan makanan, bumbu
dan cara pengolahan itu berbeda. Masing-
masing memiliki kekhasan sendiri-sendiri.
Kekhasan ini yang kemudian akan
memberikan hasil yang berbeda-beda.
Bahkan lidah pun tidak bisa dibohongi.
Lidah tetap akan jujur. Kejujuran icu
diisyaratkan dengan menerima atau
menolak makanan. Penolakan terhadap
makanan tentu saja bukan sekadar

dikarenakan telah kenyang tapi karena



ada ketidakcocokan antara lidah dengan

makanan yang akan dimakan.

Makanan bagi Laksmi juga merupakan
sebuah ideologi. Seorang muslim tentu
saja tidak akan pernah memakan makanan
yang berbahan atau mengandung babi.
Dalam ajaran Islam babi tergolong
diharamkan. Berbeda dengan agama lain
yang mungkin saja tidak mengharamkan.
Selain itu, pemberian nama terhadap
makanan juga memiliki arti tersendiri.
Makanan yang dibuat bisa jadi merupakan
sebuah respon dari peristiwa tertentu

sehingga ini juga berpengaruh pada

penamaan makanan. Pemberian nama
pada makanan seakan-akan menunjukkan
kelas makanan tersebut. Makanan yang
dianggap kelas atas sering kita jumpai pada
restoran-restoran Eropa yang memberi
nama makanan menggunakan istilah asing
(modern). Sedangkan makanan di warung-
warung sederhana seperti angkringan,
warteg, dan lesechan pinggir jalan yang
menggunakan istilah Indonesia atau
daerah (tradisional) dianggap berada di
kelas bawah.

“Soal istilah foodie,” katanya, “Gua

lebih suka istilah foodist.”

“Apa bedanya?”

Edisi 2/2017 | matajendela

ARUNA |
LIDAHNY% |

— LAKSMI PamunTIAK

Penedis Thie Jukimrts Gl Voo Ggile
s Noewl ozl Tee

“Gua lebih suka aja,” jawabnya,
“Foodist sejajar dengan
environmentalist, terrorist, nudist.
Lebih politis, lebih kental kesan isme-
nya. Karena bagi gua makanan sudah
jadi semacam ideologi, atau sebuah
paham.” (Pamuntjak, 2014: 84)

Dia melibat makanan sebagai
metafora. Setiap hidangan yang

dia ciptakan, menurut artikel itu,
menceritakan sesuatu. Hidangannya
yang terkenal itu, misalnya—
camouflage, paduan foie gras custard
dengan coklat dan buib espresso,

ilhamnya datang dari percakapan

33



LY

“..makanan seperti halnya sastra. Jika sastra

memiliki banyak hubungan dengan hal lain

sehingga memunculkan adanya multitafsir terhadap

maknanya, maka makanan pun demikian. “

antara Picasso dan Gertrude Stein

di Paris, di awal Perang Dunia
Pertama, saat sebuah truk terselubung
sedang melintas di seberang jalan. ..
(Pamuntjak, 2014: 307)

Sebagai sebuah lambang ideologi,
persoalan makanan pun tidak boleh
sembarangan. Ideologi berarti juga
berkaitan dengan politik. Dari makanan
ini kita bisa melihat ideologi apa
yang dimiliki oleh seseorang. Selain
itu makanan juga berurusan dengan
konsistensi. Makanan melatih seseorang
untuk tidak plin-plan sebab bermula
dari makan kita bisa memandang dunia.
Mengajak dunia untuk memahami kita,
artinya kita memasukkan makanan yang
sesuai selara kita. Atau justru sebaliknya,
kita yang memahami dunia, artinya kita
memasukkan segala jenis makanan dan
membuat diri kita bisa menerimanya.
Sikap itu semestinya jelas, tidak samar-
samar.
Aku bukan orang yang tergila-gila
pada durian. Aku juga bukan orang
yang benci durian. Nedezhda pernah
menuduhku tidak normal karena
itu. Manusia tidak boleh mengambil

posisi di tengah-tengah dalam soal

perdurenan, Run, katanya dengan
serius. Jelas kiranya bagiku bahwa
dalam dunia perbuahan , orang-
orang seperti Nedezhda tak ubahnya
Socharto atau Bush. Either you're with
us or you're against us: begitu mereka
memandang dunia (Pamuntjak,
2014: 252).

Sikap pasti yang dipilih nantinya akan
berpengaruh pada bagaimana seseorang
memandang sesuatu hal atau objek. Ini
ditujukan agar ketika seseorang memndang
sebuha objek dari sudut pandang tertentu,
dia tidak mudah tergoyahkan. Misalnya
saja jika kita memakan makanan tertentu,
seperti daging. Kita harus melihat daging
sebagai makan yang mengandung zat
yang dibutuhkan tubuh atau justru akan
melihatnya sebagai hasil dari bentuk
kekejaman makhluk, yaitu manusia.
“Sering aku merasakan dilemma
itu: makan daging tapi terusik oleh
ceriita-cerita kekejaman terhadap
binatang, dari pengebirian tanpa
anestesi dan sistem pencapan hewan-
hewan ternak, sampai perebusan
unggas dalam keadaan hidup-hidup.
Dan aku bertanya, manusia macam

apakah aku ini, yang berpikir satu hal

tapi melakukan hal lain.” (Pamuntjak,
2014: 279).

Laksmi Pamuntjak menampilkan
kegelisahan itu dalam novel setebal 427
halaman tersebut sebagai contoh bahwa
makanan dapat juga menyiratkan dirinya
sebagai sesuatu yang dibutuhkan karena
sebagai pemenuh gizi. Selain itu juga
sebagai bukti kekejaman manusia yang
demi memenuhi nafsu makannya harus
membunuh makhluk lain, yaitu hewan
seperti ayam, bebea, kambing, sapi, dan
kerbau. Perisitiwa ini mengingatkan
kembali pada puisi Emha Ainun Nadjib
yang memepertanyakan esensi makan
atau menyantap makanan. Makanan atau
kuliner yang hadir dalam karya sastra baik
puisi, prosa, maupun drama sesungguhnya
bukan hanya hadir sebagai makanan itu
sendir tetapi dia hadir untuk mewakili
berbagai hal lain. Jadi, perpaduan sastra
dan makanan dalam sastra merupakan
alternatif yang dapat memperkaya wacana

karya sastra di Indonesia. pg

Fitri Merawati, dosen di Program Studi
Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia,

Universitas Ahmad Dahlan, Yogyakarta.



LINTAS

Kirdjomuljo dan Tiga
di Antara Lakon-lakon Karyanya

AYA mengenal Mas (begitu saya

biasa menyebut beliau) Kirdjomuljo

secara pribadi, tetapi saya merasa
tidak sempat kenal dekat dengan beliau.
Meski demikian, ada sejumlah kenangan
saya tentang tokoh yang sangat menarik
ini. Di antaranya, Mas Kirdjo pernah
membantu saya dan teman-teman Teater
Stemka dengan menjadi juri lomba baca
puisi yang kami selenggarakan. [Pada akhir
1970an dan awal 1980an kami beberapa
kali menyelenggarakan lomba baca puisi se
propinsi DIY pada bulan Oktober sembari
memperingati “Sumpah Pemuda”. Kawan
lain yang pernah ikhlas bekerja bakti

menjuri termasuk Mas Genthong Hariono

Landung Simatupang

Selo Ali, Mas Fajar Suharno, Linus Suryadi
AG dan Simon Hate.]

Masih saya ingat pula suatu festival teater
di gedung Purna Budaya tahun 1980an
ketika antara lain bersama Mas Kirdjo
saya ditugaskan menjadi juri. Dalam
diskusi dewan juri festival itu, Mas Kirdjo
memunculkan istilah “teater sampakan”.
Waktu itu dewan juri dihadapkan pada
kenyataan perbedaan pendekatan oleh
peserta festival dalam menggarap lakon-
lakon yang pada dasarnya lazim disebut
“realis”. Sebagian penyaji pada festival

itu secara mencolok menggunakan

pendekatan “teater rakyat tradisional”

Edisi 2/2017 | matajendela

35

(baca: Jawa, khususnya Jawa Tengah
Selatan, lebih sempit lagi: Yogya) dalam
menyuguhkan lakon-lakon “realis” yang
kala itu lazim diasosiasikan dengan

» o«

“drama”, “konvensi barat”, dan “modern”.
Salah satu ciri menonjol dalam pendekatan
demikian adalah penggunaan musik
gamelan yang menghentak sebagai
pembuka pergelaran. Gamelan juga
digunakan untuk memberikan penekanan
adegan, tanjakan dramatik, pergantian
babak dan/atau adegan, dan penutup
pergelaran. Ketika mengusulkan
penamaan “sampakan”, Kirdjomuljo

merujuk pada kemiripan kiat pembukaan



16

pergelaran beberapa peserta festival itu
dengan kiat pertunjukan rakyat tradisional
dalam menarik perhatian khalayak datang
menonton: gamelan yang memainkan
talu. Semacam preconditioning. Sedangkan
sampak mengacu pada musik gamelan
bertempo cepat untuk mengiringi adegan

pertempuran atau berbaris.

Berinteraksi dengan perkusi logam dengan
timbre dan kecenderungan volumenya
yang tertentu itu, para pemeran, entah
secara sepenuh sadar atau tidak, merespon
dengan teknik produksi vokal tertentu dan
intonasi tertentu yang bisa sangat berbeda
dengan, sebutlah, “kewajaran realis/
mimetis stanislavskian”. Teknik produksi
vokal itu, apalagi dalam konteks lomba
teater yang sengaja hanya menyediakan
perangkat pelantang yang minim, sering
sangat dekat dengan teknik memproduksi
teriakan. Pola akting juga menjadi sangat
teatrikal, bahkan mungkin bisa disebut
“ham” oleh para pemeluk teguh “akting

realis”.

Ketika itu para juri pada dasarnya

sepakat untuk memandang kedua corak
penggarapan pementasan itu (yang
mencoba setia pada jalur “realisme barat”
dan yang “sampakan”) sebagai dua dunia
berbeda yang tidak pada tempatnya
dibandingkan mana lebih baik mana lebih
buruk.

*okk

Sumber Wikipedia menyebutkan,
Kirdjomuljo (lahir di Yogya 1930

dan wafat di Yogya 19 Januari 2000)
menghasilkan karya berupa 2 buku
kumpulan sajak yang masing-masing
berjudul Romansa Perjalanan I dan Lembah
Batu Pualam. Sedangkan yang berupa

manuskrip meliputi Romansa Perjalanan

11, Romansa Perjalanan III, Prelude, Daun
Permulaan Musim, Angin di antara Musim,

dan Kawan dan Karibmu.

Wikipedia:

“Kirdjomulyo dikenal sebagai seniman
serba bisa. Perjalanan hidupnya selama

70 tahun banyak menghasilkan berbagai
karya sastra dan senirupa. Tahun 1950an,
ia dikenal sangat produktif dalam menulis
puisi dan lakon. Buku puisi ciptaannya
antara lain Romansa Perjalanan I dan
Lembah Batu Pualam. Karyanya berupa
manuskrip yaitu Romansa Perjalanan I1,
Romansa Perjalanan III, Prelude, Daun
Permulaan Musim, Angin di Antara Musim
serta Kawan dan Karibmu. Sejumlah
puisinya juga ada di dalam Antologi Sastra
Indonesia Angkatan 1966 susunan H.B.
Jassin. Sedangkan naskah lakon karyanya
antara lain Nona Maryam, Penggali
Kapur, Penggali Intan, Bui, Dia Amat
Kesunyian, Tujuh Orang Tahanan, Laki-
laki Jaga Malam, Senja Dengan Sepasang
Kelelawar, Jauh di Rantau, dan lain-lain.
Sekitar dua puluhan naskah kumpulan
sajak dan naskah dramanya tersimpan di
Pusat Dokumentasi Sastra H.B. Jassin,
Jakarta. Studi mengenai sajak-sajak
Kirdjomulyo dilakukan oleh H.B. Jassin,
dalam Kesusastraan Indonesia Modern
dalam Kritik dan Esei IV (1996: 15-49).
Kirdjomulyo dikenal juga sebagai seorang
pelukis dan teater. Bergabung dengan
Sanggar Bambu dan menciptakan hymne
untuk sanggar tersebut. Ketrampilan
Kirdjomulyo dalam berolah kata,
kecintaannya pada kesenian, ketekunan
dan kesungguhan dalam menciptakan
karya, telah mendudukkan dirinya sebagai

seniman paling produktif pada masanya”.

Pada catatan tersebut kiranya dapat
ditambahkan, sejumlah puisi Kirdjomuljo

juga terdapat dalam antologi Zonggak

2 suntingan Linus Suryadi AG terbitan
Gramedia Pustaka Utama 1987.

Mengenai naskah-naskah drama

karya Kirdjomuljo sumber Wikipedia
mencantumkan tak kurang dari 28 judul,
yaitu “Nona Maryam”, “Penggali Kapur”,
“Penggali Intan”, “Bui”, “Dia Amat
Kesunyian”, “
“Laki-laki Jaga Malam”, “Senja Dengan

Sepasang Kelelawar”, “Jauh di Rantau”,

Tujuh Orang Tahanan”,

9«

“Bulan Pagi”, “Maria”, “Derai Cemara”,
“Keluarga Wiyasti”, “Tan. ersang’,
Keluarga Wiyasti”, “Tanah G g
“Anak Haram”, “Yessi”, “Sebab yan
yang
Dibawa Mati”, “Inah dan Manusia
di Sekitarnya”, “Lahirnya Kejahatan”,
“Matahari Juni”, “Dusta Yang Manis”,
g
“Pengawal Bertangan Besi”, “Sisa-sisa
Revolusi”, “Matahari April”, “Setetes
Darah”, “Pasukan Caraka”, “Bulan di
Langit Merah”, dan “Sepasang Mata
Indah”.

Tampaknya lakon-lakon drama
Kirdjomuljo, setidaknya beberapa di
antaranya, masih terus dipentaskan di
Indonesia. Beberapa sumber daring
yang sempat saya sambangi antara lain
mencatat sebagai berikut. Tahun 1996
Benny Yohanes (BenJon), tokoh teater
yang berbasis di Bandung, menyutradarai
“Senja dengan Dua Kematian”; tahun
2007, “Sepasang Mata Indah” dan “Senja
dengan Dua Kelelawar” dipentaskan
keliling oleh Teater 76 Kudus dengan
sutradara Asa Jatmiko; 11 Juni 2009,
“Sepasang Mata Indah” dipentaskan di
Palu oleh Mahasiswa FKIP Universitas
Haluoleo, Palu, Sulawesi Tengah; pada
1 dan 2 Agustus 2009 “Penggali Intan”
dipentaskan oleh Teater Koma dengan
sutradara Paulus Simangunsong di TIM
Jakarta; pada Festival Teater Jakarta
2015 “Penggali Intan” dipentaskan oleh
Lab Study Teater dengan sutradara Idris



Senopati; dan di Jember, Jawa Timur,
Teater UKM Ringin Conthong STKIP
PGRI Jombang mementaskan “Penggali
Intan” dengan sutradara Misbahul Karim
pada tahun 2016.

*okk

Dalam Sepasang Mata Indah - Kumpulan
Drama Kirdjomuljo (Gama Media

2006) yang belum lama saya peroleh,
terhimpun empat drama Kirdjomuljo
yaitu “Sepasang Mata Indah” (adaptasi
cerpen Kirdjomuljo oleh Subandi); “Senja
Dengan Dua Kelelawar”; “Penggali Intan”;
dan “Penggali Kapur”. Keempatnya tidak
bertitimangsa. Meski begitu, dengan
mengingat sumber Wikipedia yang saya
kutip di atas, cukup aman jika saya
asumsikan lakon-lakon itu ditulis pada
1950-60an. Kiranya asumsi demikian

akan klop dengan pernyataan:

“Kirdjomuljo juga tokoh pendiri teater
Sanggar Bambu yang tetap berjaya
hingga tahun 1990-an. Pada tahun
1954 Kirdjomuljo mendirikan Teater
Indonesia bersama Kusno Sudjarwadi.
Teater Indonesia yang didirikannya itu
merupakan cikal bakal teater modern
di Yogyakarta.” (https://ensiklopedia.
kemdikbud.go.id/sastra/artikel/
Kirdjomuljo)

Ketiga lakon Kirdjomuljo, saya tak
membicarakan “Sepasang Mata Indah”
yang justru dijadikan judul kumpulan
drama ini, bagi saya terasa sebagai gaung
masa darurat yang penuh ketegangan. Saya
membayangkan penulisnya, yang lahir
tahun 1930, jadi berusia remaja ketika
revolusi fisik berkecamuk, sedikit-banyak
masih terimbas oleh pengalaman di masa
penuh tantangan dan kekerasan itu. (Dan

memang ada satu-dua tokoh lakon yang

menyebut-nyebut revolusi). Kegeraman,
kekerasan, kekecewaan, kenekadan,
pembunuhan. Kematian mewarnai ketiga
lakon itu. Ada pembalasan dendam. Ada
letupan kebencian dan amarah yang tak
bisa dikekang.

Dalam “Senja Dengan Dua Kelelawar”
seorang perempuan menemui ajal,
didorong ke kereta api yang melaju oleh
lelaki yang dendam kepadanya karena
dikhianati dan dipermainkan. Di “Penggali
Intan” si tokoh utama mati terperosok

ke jurang dalam obsesinya untuk jadi

kaya raya agar bisa melampiaskan

dendam kepada perempuan yang pernah
menghinanya. Tetapi “Penggali Kapur”
adalah yang paling tega mencabut nyawa;
tak kurang dari empat orang tewas di sana.
Semboyan “r0 be or not to be” samasekali
tak hanya berkait dengan eksistensi
mental, psikologis atau spiritual melainkan

juga fisikal, darah dan daging.

Ketiga lakon ini mengandung potensi
suspense dan surprise yang menggiurkan
buat dimainkan. Penulisnya adalah juru
cerita yang pintar, cerdik. Hal ini tampak
sangat menonjol dalam “Senja dengan
Dua Kelelawar”. Di sini, layaknya dalam
cerita detektif, ada mayat dan pertanyaan:
siapa pembunuhnya? Surprise terjadi
ketika tokoh yang ditampilkan sebagai
paling masuk akal menjadi pembunuh,
dan bahkan mengaku sebagai pembunuh,
ternyata bukan pelakunya. Tokoh

lainlah, yang dimunculkan sebagai sosok
misterius di bagian akhir lakon, pelaku
pembunuhan itu. Tetapi si pembunuh ini
juga membuka “fakta” lain: si terbunuh
bukanlah korban yang patut dikasihani
sebagai yang terkesankan sebelumnya,

justru dialah si jahat yang berbahaya.

Edisi 2/2017 | matajendela

Sedangkan kejutan dalam “Penggali
Kapur” menyangkut penelanjangan tokoh
yang pada mulanya ditampilkan seolah
hero tetapi ternyata seorang egois dan
megalomaniak. Sementara itu, seorang
tokoh lain yang semula dikesankan
sekadar sosok sampingan, yaitu adik

sang seolah-hero, muncul sebagai hero

- atau sekurangnya calon hero - yang
sesungguhnya. Hero bagi sebuah kampung
pertambangan kapur yang miskin dan
terbelakang dan bagi tokoh utama
perempuan yang ditinggalkan begitu saja
oleh kekasihnya yak tak lain tak bukan
adalah si hero gadungan.

Sumber daring “ensiklopedia.kemdikbud”
yang dikutip di atas menyebutkan juga
bahwa Kirdjomuljo menulis skenario film
pula meski tidak disebut apa saja judulnya.
Memang, dari membaca tiga lakon itu saya
bayangkan agaknya tidak terlalu sulit bagi 37
Kirdjomuljo untuk beralih dari lakon ke
skenario film. Dengan disiplin penulisan
lakon drama “realis” yang ngetren di kurun
yang bersangkutan, Kirdjomuljo tentunya
sudah terbiasa memberikan petunjuk
pengadeganan yang lazim disebut “filmis”
(imitatif rinci bin jlimet/meticulous

terhadap realitas-inderawi). Ini misalnya:

“Ibu memandang ke bawah, bibir
berkerinyut menahan kesedihan, tapi

bisa menguasainya. Memandangi seorang
demi seorang. Seorang demi seorang
menghadapinya dengan keharuan

yang menguatkan dan masing-masing
menghadapinya dengan air mata dan
gemetar bibir, sunyi sekali. Seruling dan
gitar memperkosanya. Darpo yang sejak tadi
dengan tenang mendapatkan jalan baginya,
saat itu tak bisa mengucapkan sesuatu.”

(“Penggali Kapur”)



38

“Di mana ia memberi dunia kepada
Jjiwaku yang penuh kekecewaan,
kekosongan, dan kesunyian dan
mencari rahasia jiwa perempuan yang
penuh tikaman-tikaman yang paling

Membacai lakon-lakon Kirdjomuljo

ini, saya terkesan akan watak “filmis”-

nya. (Kontras dengan ketika membaca,
misalnya, drama bersajak “Prabu dan
Puteri” karya Rustandi Kartakusuma,
Balai Pustaka 1950). Saya jadi penasaran
bagaimana Iman Sutrisno atau Mien
Brodjo, misalnya, melakukan pemeranan
mereka untuk lakon-lakon Kirdjomuljo ini
setengah abad yang silam. Bagaimana aktor
dan aktris beken Jogja tahun 1950an itu
“bermain film di panggung”? Untuk masa
sekarang, saya punya firasat para pemain
film yang terbiasa berakting di depan
kamera akan lebih siap memainkan lakon-
lakon ini ketimbang sebagian terbesar
para pemain teater masa kini. Jangan salah
paham, ini sebatas menyangkut ragam
dan takaran ekspresi saja. (Walaupun

saya pernah mendengar juga bahwa teater
Yogya masa kini, Gardanalla dengan
sutradara Joned Suryatmoko, pernah
berhasil memanggungkan film musikal
“Tiga Dara” (1957) karya penyutradaraan
Usmar Ismail. Secara “realis”, bukan

“sampakan”.)

Sementara itu, sez ketiga lakon ini bisa
menjadi “PR” yang tidak sepele untuk

corak pergelaran realis. Ini terutama

melukai’.

berlaku untuk “Senja dengan Dua
Kelelawar”: stasiun kereta api dengan
kereta api melintas beberapa kali, dan
dengan melibatkan interaksi penting
antara si kereta dan tokoh. Ser bukit kapur
dengan jalan yang meliuki, untuk lakon
“Penggali Kapur”, juga cukup menantang.
Ini mengingat bahwa perkelahian di situ
dan jatuh atau menjatuhkan diri ke jurang
di bawahnya menjadi titik penting dalam
jalan cerita maupun tanjakan dramatik.
Saya sampai sempat berkhayal, barangkali
ketika menulisnya yang dibayangkan Mas
Kirdjo memang bukan pertunjukan drama

melainkan film. Film eksyen pula!

Di sisi lain, ketiga lakon ini cenderung
menampilkan tokoh-tokoh yang gemar
bicara panjang-panjang. Sebagai contoh,
ini runtunan kalimat cakapan Ismiyati

dalam “Senja dengan Dua Kelelawar”:

Abkeu tahu perasaanmu yang sebenarnya.
Kau meragukan aku. Dalam hati kau
menerka, bahwa akulah perencana
kematian istrimu. Kau bertanya ke sana-
kemari untuk ketentuan itu. Orang-orang
banyak sepaham dengan kau. Akulah
kira-kira orang yang cari. (Tersenyum

memandang ke arah lain). Kenapa

kau tidak menuduh aku sama sekali?
Menanyakan dengan tegas, lalu kau tinggal
berbuat satu di antara dua kemungkinan
membunub atau mencintai. Kenapa kau
tidak mempercepat penyelesaianmu sendiri?
Aku akan menyerahkan diriku padamu
untuk kaw bunub atau kau cintai. Atau
keduanya. Kenapa kau ragu-ragu dan
tidak berani menentukan jika kau telah
menarub prasangka. Kau mau berjanji jika
telah mengetahui siapa orang itu akan bisa

memperhatikan aku?

Dan ini salah satu cakapan Sandjojo dalam

“Penggali Intan™:

Ak tidak percaya lagi kepada seorang pun
di dunia ini. Aku akan mencari intan. Di
mana ia memberi dunia kepada jiwaku
yang penub kekecewaan, kekosongan,

dan kesunyian dan mencari rahasia

Jiwa perempuan yang penub tikaman-
tikaman yang paling melukai. Sekalipun
mempunyai roman yang mempesonakan.
Itu masih belum malang bagimu, aku tidak
membunuhmu, sebab kau mengatakan
semua yang bohong. Kalau sayang padaku,
ikutlah aku. Akan kutunjukkan di sana
tanah-tanah yang menarik bagimu. Di

mana aku bisa hidup dengan impian dan



pesona yang tidak pernah terbunub. Kalau
sayang kepadaku ikutlah aku. Jangan

kau tarik kembali kepada rumah, kepada
kampung halaman yang telah melemparkan
aku selama ini. Aku ingin membuktikan
bahwa perkataan yang lalu hanya senda
gurau. Tinggalkan pakaian yang kaku dan
tidak mengerjakan apa-apa itu. Kita akan
terjun berdua ke dalam lubang penggalian,
di mana kau akan melihat bayangan maut
dan harapan yang bercampur dalam satu
derita. Hingga kau tahu apa kelanjutan
perkataan yang kau rasa sebagai senda

gurau. Kau bisa menyesal, tetapi apa yang

yang berlangsung selama ini terhadap diriku:

aku merangkaki diriku sendiri. Kau tahu
aku sebenarnya tidak tahan menghadapi
tanah penggalian yang meracuni hidupku
selama ini. Dan kini kau akan menarik
hasilnya? Tidak bisa Nona! Kita terjun
dabulu kepada tanah penggalian lubang.
Kita nanti pulang bersama-sama dengan
satu rasa penghargaan dan yang terpenting
aku sudab tak menarub dendam. Saya
tunggu, bila Nona tetap sayang dan berkata

benar.”

Dalam adegan ini Sandjojo sedang
berbicara dengan Sunarsih. Mereka
hanya berdua. Sudah tujuh bulan
Sandjojo banting tulang menggali intan
di kawasan Barito, Kalimantan. Telah
dia tinggalkan kampung halamannya
dan Sunarsih, bertekad mencari intan
dan menjadi kaya raya setelah Sunarsih
menghinanya dengan mengatakan tidak
akan mau diperistri karena Sandjojo
miskin. Perjuangan Sandjojo untuk kaya
bukanlah demi memperistri Sunarsih.
Justru sebaliknya, demi membalas dendam
pada gadis itu dengan memamerkan
keberhasilannya tetapi lalu mendepak
dan mencemooh si gadis. Sunarsih yang
sebenarnya memaksudkan kata-katanya

itu sebagai gurauan semata, menyusul

ke Kalimantan. Dia ingin menjernihkan
duduk perkaranya dan mengajak Sandjojo
pulang kampung. Tetapi Sandjojo, yang
baru saja pada akhirnya berhasil mendapat
intan buat pertama kalinya, sudah
kehilangan kepercayaan pada gadis itu.
Sandjojo bahkan berprasangka Sunarsih
mau mendatanginya karena mengetahui
keberhasilannya memperoleh intan cukup

besar.

Cakapan tokoh yang begitu panjang
dalam “sekali gebrak” itu seperti mau
menyanggah watak dan corak “realis”
ketiga lakon dalam kumpulan yang

saya bicarakan ini. Apalagi ada pula
kecenderungan bahasa yang “membubung”

seperti ini:

“Di mana ia memberi dunia kepada jiwaku
yang penub kekecewaan, kekosongan,

dan kesunyian dan mencari rahasia jiwa
perempuan yang penub tikaman-tikaman

yang paling melukai”.

Juga, gaya bahasa dan kosakata personal
maupun sosiolek (sociolect) para

tokoh yang sangat kurang kentara ciri
pembedanya cenderung menjadikan lakon-
lakon ini terasa kurang “realis” dalam
artian seperti tersebut di atas (menyangkut

mimesis/imitasi realitas).

Tetapi konon “realis” dan “realisme”

juga berkenaan dengan penolakan yang
sepenuh sadar terhadap topik dan tema
yang secara konvensional dipandang
menarik atau “patut”, dan mengutamakan
kejujuran, ketulusan serta fokus pada
penyikapan yang nir-idealisasi terhadap
kehidupan “kini, di sini”. Ini jika mengacu
pada akar realisme sebagai gerakan di
akhir abad 19 dalam seni lukis dan sastra
Prancis. Ditilik dari sini, terbetik di

benak saya bahwa tiga lakon Kirdjomuljo

Edisi 2/2017 | matajendela

ini memang berada di jalur realis. Tak
soal apakah penggarapan teaternya secara
“sampakan tradisional kerakyatan” atau—
menurut sebutan yang ngepop di era

1980an—“drama” modern Barat”.

“Sampel” yang dikemukakan lakon-lakon
ini, kehidupan personal dan sosial yang
tegang, yang menyimpan bara dendam
dan kecurigaan termasuk prasangka kelas
sosial satu terhadap yang lain, penduduk
asli terhadap pendatang (khususnya dalam
“Penggali Kapur”), beban kekecewaan di
tengah pergulatan mencari penghidupan
dan cinta tak sampai, di negeri yang masih
diharu-biru gaung perjuangan bersenjata
meraih kemerdekaan, memuara pada
kekerasan yang fatal. Dengan caranya
sendiri ketiga lakon Kirdjomuljo ini
menjadi realis dalam bersaksi tentang
kurun awal kemerdekaan yang gundah,
depresi. Tapi tunggu dulu, aroma idealisasi
toh terendus juga. Setidak-tidaknya “Senja
dengan Dua Kelelawar” dan “Penggali
Kapur” ber-"akhir bahagia” seperti
kebanyakan film Hollywood. Tokoh-tokoh
buruk kalah, ngacir atau mati, seperti di

cerita-cerita pewayangan.

Bagaimana pun juga, sebagai penutup
harap dibaca sekali lagi pernyataan di

https://ensiklopedia.kemdikbud.go.id/
sastra/artikel/Kirdjomuljo seperti saya

kutip di atas. D8
Dirgahayu Sanggarbambu!

Landung Simatupang, reaterawan dan

sastrawan, tinggal di Yogyakarta.

* Catatan ini untuk merespon acara
“Membaca Kirdjomuljo, Sarasehan
Sastra 58 Tabhun Lingkar Persaudaraan
Sanggarbambu” di Taman Budaya
Yogyakarta, 9 April 2017

39



4O

Sayap

UMAH itu merah menyala.
Tidak ada tumbuhan satu pun
i halamannya. Hanya sepetak

tanah cokelat yang mengeras berdebu.
Sebuah tiang berdiri tanpa papan
seperti batang pohon yang kehabisan
daun. Tiang itu bisa diandaikan seperti
sesuatu yang hidup hanya karena
menyembul dari tanah. Selebihnya,
tidak ada jejak atau bekas nafas tersisa.
Saat berjalan mendekatinya, kenangan
menjadi kacau tiba-tiba.
Di sudut teras rumabh itu, seorang
perempuan tua duduk termenung,.
Rambut putihnya yang menjadi jingga
terkena pantulan awan-awan sesekali
bergerak karena angin. Matanya
tidak berhenti menatap pintu yang
jelas tidak menarik perhatian. Titik-
titik keringat mengalir dari belahan
rambutnya yang lebar, turun melalui
lekuk hidungnya yang kecil dan jatuh
ke dada. Ada sesuatu yang sedang
bergerak hebat di kedalaman dada itu.
Kenangan kacau dan otak yang sudah
lamban bekerja membuat pergerakan
itu semakin kuat. Untuk kesekian kali
ia membuang nafasnya. Ia hendak
mulai mengingat lagi ketika seseorang
datang menghampiri.
“Chi, apa yang harus kami perbuat?”
wajah lelaki itu bahkan belum terlihat
jelas ketika suaranya lebih dulu
memecah keheningan. Ta duduk sejajar

SKETSA

Malaikat di Dinding

Ramayda Akmal

dan berusaha mengamati titik yang
sama dengan perempuan tua itu.
“Aku ingin teras rumah ini dibuang.
Dulu setiap pintu terbuka, aku bisa
mencium bau tanah bercampur
embun. Dan ingatkah kamu, kita biasa
menyembunyikan segala sesuatu di
gundukan tanah bawah jendela itu.
Bagaimana bisa menghilang begitu
saja.” Jawab perempuan itu dengan
suara serak menahan ludah. Lelaki di
sebelahnya mengangguk-angguk tidak
hanya menyetujui, tetapi juga seperti
tengah berjalan, susah payah, ke masa
lalu dengan harapan-harapan yang
lama disembunyikan.

“Juga seluruh cat yang melapisi
dinding-dinding. Bagaimanapun
caranya harus dikelupas. Rumah ini
merah menyala seperti mata iblis.
Aku trauma dengan warna merah.
Aku mau cat rumah yang dulu beserta
coretan-coretannya. Lukisan-lukisan
kita. Mama papaku selalu marah
dengan itu, tetapi mereka tidak pernah
menghapusnya.”

Lalu, masihkah kau ingat seperti

apa pohon mangga di depan rumah
ini bertahun-tahun silam? Betapa
besar dan rindangnya pohon itu.
Carikan pohon mangga yang mirip
dan tanamlah sesegera mungkin.
Cabut hati-hati dengan akarnya

dan pindahkan ke halamanku ini.

Juga bunga-bunga Euphorbia ibuku
yang dicuri tetangga-tetangga. Aku
ingin mengambilnya kembali. Kalau
perlu akan kubeli. Beberapa ada

di rumahmu ‘kan? Mereka harus
kembali pada tempatnya.” suara serak
perempuan itu semakin keras seiring
ingatannya yang berjejalan tidak sabar
ingin dimuntahkan. Ingatan yang
tidak pernah benar-benar kacau karena
ketuaan. Ingatan yang di dalamnya
nyawa Maria bertahan.

“Chi, tidak ada bunga Euphorbia yang
bertahan berpuluh-puluh tahun. Tetapi
akan kucarikan yang baru dan mirip.
Aku mencurinya memang, sebuah

pot Euphorbia, sebagai pengganti
gambarmu.” kata lelaki itu sembari
membuang muka.

“Besok aku ajak teman-teman lain
untuk membantumu. Sekarang hari
sudah gelap. Di mana kau akan tidur,
Chi? Malam begitu dingin,” lanjut
lelaki tua itu ketika kembali memiliki
keberanian untuk memandang
perempuan yang ia panggil Chi itu.
Senyumnya keriput. Matanya berkaca-
kaca. Perempuan Chi itu menjawab
cepat, “Di sini. Di rumahku.”

ok

Demikianlah hari pertama Maria
menghabiskan waktu di rumah yang
hampir tidak menyisakan apa-apa

untuk dikenang. Konon, setelah ia



sekeluarga meninggalkan rumah itu
diam-diam bertahun-tahun silam,
beberapa keluarga sempat tinggal di
sana. Juragan sampah, simpanan lurah,
dan terakhir sebuah organisasi pemuda
partai menjadikan rumah Maria
sebagai markas sebelum kemudian
ditinggal pergi karena partainya

bubar. Pemuda-pemuda itu yang
melumurinya dengan warna merah.
Seperti pemiliknya, rumah itu jelas
letih menahan perubahan yang dibawa
penghuni-penghuninya. Bedanya,
Maria bisa terus lari dan kembali,
sementara rumah itu hanya bisa
menghancurkan diri sendiri.

Saat keluarganya dipaksa pergi tanpa
harta, orang tua Maria yang putus

asa memasrahkannya ke gereja.
Mereka sendiri memilih menunggu
mati di panti jompo. Walau ayahnya
hanya bertahan dua minggu sebelum
kabur. Adik-adik dikirim ke tanah
leluhur yang bagi mereka lebih asing
daripada negeri dongeng. Tidak ada
lagi yang mengingat rumah itu atau
berani membicarakannya. Bahkan
Maria. Dalam diamnya di gereja,
pikirannya mengembara, menemukan
angan-angan baru berbagai rupa
sebelum kemudian kehilangannya.
Segala bentuk cita-cita yang pernah
terpikirkan, cita-cita seperti dituliskan

di buku-buku pelajaran, tidak ada

yang sanggup bertahan. Maria hanya
ingin hidup satu hari lagi dan pulang.
Rumah dan kenangan akannya mengisi
pikiran dan ruang tempat masa depan.
Kami hanya keluarga Cina miskin yang
bertahan hidup dengan menimbangi
minyak tanah setiap hari hingga
keringat kami berbau kerosin. Aku
tidak jauh berbeda, mataku hanya
sedikit lebib kecil. Kulitku cokelat
seperti mereka. Babkan aku jatuh

cinta pada pria yang sama yang biasa
mereka cintai. Papaku meronda lebib
rajin dari siapapun. Mamaku lebih
giat bekerja daripada ibu-ibu manapun
di tempat ini. Babkan kami tidak lagi
mengenakan baju berwarna merah
menyala supaya kami tidak berbeda.
Tetapi mengapa kami harus pergi?
Mengapa kami dijarah? Mengapa kami
dianggap jahat dan pelit? Mengapa kami
menjadi musuh?

Pikiran-pikiran yang tersimpan
berpuluh-puluh tahun muncul lagi
menggantikan malam yang mestinya
terlelap. Di atas tikar di dalam
kamarnya dulu Maria mengendus-
endus lantai dan semua yang bisa ia
cium hanya untuk mencari aroma
minyak tanah. Tidak tersisa sama skali.
[a meraba-raba tembok, menebak-
nebak di mana dulu ia menggambar
sayap malaikat yang membingkai
sebuah nama di dalamnya. Unzuk

Edisi 2/2017 | matajendela

papa di surga, aku belum menemukan
kuburmu. Pa, mama akan hidup damai
dengan kepikunannya. lak apa dia tidak
mengingat kita asal dengan begitu ia
tidak mengingat rumah ini lagi. Adik-
adik pulang ke tanah lelubur yang tidak
menerima mereka kecuali sebagai orang
asing. Begitulah Maria menggumam
sembari menyilangkan salib di dada
dalam detik-detik terakhir sebelum
matanya tertutup dan tidur karena
pedih berjam-jam melawan gelap.
Setelah hampir tiga dekade di gereja,
Maria berhasil mengumpulkan harta
yang tidak seberapa dan misterius

jika ternyata jumlahnya banyak.

Tidak ada anak untuk diwarisi, juga
orang lain untuk didermai. Sebagai
orang yang sendiri, Maria lebih
banyak dicurigai daripada dipercaya
berhati malaikat. Maka dari itu, ia
ingin membangun masa depannya
dengan mengembalikan masa lalu
ketika sepucuk surat datang dari jauh
mengabarkan tentang rumah. Surat
itu mengagetkan. Ceritanya tentang
rumah menyedihkan. Pengirimnya

membuat Maria berdebar sepanjang



L2

malam. Kini, setelah kedatangannya di
sore hari ketika langit bertaburan kulit
jeruk masak, Maria sudah melupakan
segalanya agar bisa mengingat rumah
sepenuhnya. Ja akan mengembalikan
rumahnya seperti dahulu. Walau

itu berarti menghabiskan hidupnya.
Walau totalitas itu menjadi citra
terakhir sebelum ia benar-benar
melupakannya.

kokk

Hari pertama mewujudkan mimpi
terakhir itu, Maria menghabiskan
waktu untuk menyirami halaman
hingga becek hanya karena ingin segera
melihat ada rumput yang tumbuh.
Sementara itu, pekerja-pekerja
membongkar teras menjadi puing-
puing debu yang tidak hilang hingga
malam.

Hari berikutnya Maria menangis
menyadari sulit sekali mengelupas

cat tanpa merusak dindingnya. Maria
hanya mempertahankan lukisan sayap
malaikat di sudut kamarnya. Sebuah
nama ia tulis ulang di dalamnya;
Lukas. Sementara sisi dinding yang
lain, alih-alih dikembalikan seperti
semula justru upaya Maria semakin
menghancurkannya. Dinding-dinding
itu menjadi seperti kanvas raksasa
lukisan geometris yang kacau. Malam
hari Maria tidak tidur atau tertidur
sambil menggambar perabot-perabot
yang dulu memenuhi rumahnya.
Subuh-subuh ia sudah mengirimkan
gambarnya ke toko mebel. Ketika
matahari naik, sebuah pohon mangga
segar dan rindang diturunkan dari truk
di halaman rumahnya. Butuh orang
satu dusun untuk bisa memindahkan
pohon itu, memasukkannya ke

dalam galian yang nyaris berair dan
menjadi sumur untuk kemudian

mengokohkannya sebagai pohon yang
berdiri tegak dengan bantuan pancang-
pancang bambu. Bunga-bunga
Euphorbia sudah didatangkan dari
toko bunga. Maria dan lelaki teman
setianya berdebat mengenai bagaimana
harus meletakkan bunga-bunga itu.
Maria tidak menghitung berapa hari
terlewati untuk membuat rumah

itu menjadi seperti sedia kala.
Kenyataannya itu tidak mungkin.
Rumahnya semakin berantakan.
Seperti maket perusahaan properti
yang salah bangun. Tetapi itu tidak
penting lagi baginya. Benda-benda,
waktu-waktu, energi-energi yang
terbuang sudah mengembalikan
rumah itu lagi, sebagai imajinasi. Di
suatu malam ketika tidak ada lagi
yang bisa dikerjakan, Maria duduk di
tempat yang sama ketika pertama kali
ia datang. Di sebelahnya laki-laki tua
itu. Para pekerja masih bolak-balik
membereskan perkakas atau sisa-sisa
pembongkaran.

“Bagaimana hidup sebagai seorang
biarawati?”

“Aku hidup nyaman. Aku merasa
memiliki teman-teman yang sama
denganku. Tidak ada kekurangan suatu
apapun kecuali bahwa aku belum bisa
melupakan ini.”

Laki-laki itu mengangguk. Seorang
pekerja datang. “Minyak tanah
pesanan Anda sudah datang. Tiga
drum.” Katanya sambil berlalu
menurunkan drum-drum minyak itu.
“Bagaimana caranya kau
mengumpulkan tenaga untuk
menjual minyak tanah itu?” laki-laki
tua itu melontarkan pertanyaan dan
kemudian tersenyum seperti sudah
menemukan jawabannya sendiri.

“Bagaimana mungkin? Aku hanya

suka baunya.” Jawab Maria sembari
bangkit lalu ikut mengamati pekerja
menggelindingkan tiga buah drum itu
ke samping rumah. Maria mendekat
dan berkata, “Lakukan pekerjaan
kalian segera.” Pekerja-pekerja itu
mengangguk dan bergegas. Tidak

ada suara berarti kecuali aliran-aliran
minyak dari drum yang dituang ke
ember-ember kecil. Kemudian suara
cairan yang dikibas-kibaskan. Suara
kaki bergegas mengelilingi rumah.
Suara hati yang gemetar.

Maria masuk ke dalam rumahnya

dan berkeliling pelan. Ia meraba
setiap sisi dinding, mendengusi bau
minyak tanah. la membayangkan
sebuah aktivitas, keluarga dan
benda-benda tua. Tidak bertahan
lama Maria melakukan itu sebelum
kemudian cepat-cepat keluar dan
kembali duduk di samping lelaki tadi.
Mereka tenggelam dalam diam hingga
malam larut ke dini hari. Kaki yang
kebas memaksa mereka berdiri saling
menatih.

“Semua sudah seperti yang kita
inginkan.” Kata lelaki itu.

“Aku sudah menuliskan namamu
kembali, Lukas. Aku berharap
hidupmu selama ini baik dan bahagia.”
Mereka bergandengan tangan berjalan
mundur tanpa melepaskan pandangan
dari rumah yang menghitam jadi
siluet. Maria menatap Lukas sebelum
kemudian meraba saku celana dan
mengambil sesuatu. Sebuah korek api
digenggaman tangannya menunggu
untuk dinyalakan. b



AKU ADALAH AREL MAKANAN YANG KUSELI %2

LTS

- Jkivamz ) |

/" [NCoh reALy, KATAVYA )

{ 0In 170 BME MINYAK BAR!

Komik: Viki Bela







