
1

Edisi 2/2017 | matajendela

EDISI 2 / 2017

Kuliner 
(di) Indonesia

SENI BUDAYA YOGYAKARTA



2

Komik: Viki Bela



SENI BUDAYA YOGYAKARTA

Matajendela, majalah seni budaya terbit selama tiga bulan sekali.
Redaksi menerima tulisan dari penulis, kritikus dan pemerhati seni 
budaya.

Diproduksi di Yogyakarta
Kertas kover: Aster, Isi: Matte Paper
Huruf: Adobe Garamond, Cambria, Alte Haas Grotesk, Aller & Aller Light.

EDISI 2/ 2017

Diterbitkan oleh Taman Budaya Yogyakarta
Jl. Sriwedani No. 1 Yogyakarta 55123
Telp: (0274) 523512, 561914 Fax: (0274) 580771
Email: matajendela@yahoo.com
Website: www.tamanbudayayogyakarta.com

EDITORIAL

Diplomasi Rasa

JENDELA

Dari Indische Keuken ke Boga Indonesia 1857-1967 

Sesajen Nyekar Pundhen Nyai Rantamsari di Gunung 
Sumbing

RESENSI

Wacana Kuliner dalam Sastra Indonesia

Penanggung jawab Umum
Drs. Umar Priyono, M.Pd.

Penanggung jawab Teknis
Drs. Diah Tutuko Suryandaru

Pemimpin Redaksi
Kuss Indarto Desainer

Maria Inarita Uthe
Viki Bela

Fotografi
Suprayitno Rudi S.

Lukito

Sekretariat
Dra. V. Retnaningsih

Drs. Sutopo Hernanto
Endrawati Kusumo L., S.Sn.

Bejo
Wahyudi

Redaktur/Editor
Suwarno Wisetrotomo

Stanislaus Yangni
Satmoko Budi Santoso

LINTAS

Kirdjomuldjo dan Tiga  di Antara Lakon-lakon Karyanya

SKETSA

Sayap Malaikat di DInding

2

4

17

27

33

38

Foto: Kuss Indarto



4

RABU, 10 November 2010, dalam kemegahan 
auditorium Universitas Indonesia, Depok, Jawa 
Barat, di hadapan sekitar 6.000 undangan, Presiden 

Amerika Serikat Barack Hussein Obama berteriak lantang: 
“Baksoooo…! Satteeee…!!!” Gedung audorium UI langsung 
bergemuruh oleh tertawa riuh orang-orang di dalamnya. 
Antara lucu dan surprised. Betapa tidak? Seorang pemimpin 
negara adidaya dunia yang terbiasa berkomunikasi dengan 
bahasa Inggris dan membincangkan probem serius tingkat 
dunia, tiba-tiba berteriak lantang, dan “hanya” meneriakkan 
nama makanan lokal Indonesia.

Teriakan Obama tersebut ternyata tak sekadar bergema 
di dalam ruang auditorium UI. Dengan lekas, kata-kata 
“bakso” dan “sate” bergema dalam ruang-ruang yang 
lebih meluas, di seluruh pojok negeri Nusantara, bahkan 
mendunia. Sebagai sebuah subyek isu, bakso dan sate 
dengan cepat menjadi viral. Teriakan presiden kulit hitam 
pertama AS itu juga dengan serta-merta menggugah 
dengan kuat kesadaran “nasionalisme” sekian banyak orang 
Indonesia lewat isu makanan atau kuliner.

Tak begitu lama dari kesempatan itu, tanggal 7 September 
2011, situs berita berlevel dunia CNN, persisnya CNNGo 
mengumumkan hasil surveinya yang berkesimpulan bahwa 
makanan bernama rendang dan nasi goreng dari Indonesia 
dinyatakan sebagai makanan terlezat di dunia (tahun itu). 
“Setelah menjaring lebih dari 35.000 suara, makanan paling 
enak di dunia bukan Massaman curry yang kami sarankan, 
tapi hidangan daging berbumbu yang pedas dari Sumatera 
Barat,” demikian hasil survei yang dimuat situs CNN.

Diplomasi Rasa

Ya, memang kepopuleran rendang, yang ada di urutan 
pertama, disusul nasi goreng mengalahkan Massaman 
curry asal Thailand yang sebelumnya ditasbihkan jadi 
makanan paling enak di muka planet bumi. Dalam daftar 
50 Makanan Terlezat versi CNN tahun 2011 itu ada 
makanan Indonesia lainnya, yakni sate yang ada di urutan 
14. Kuliner Indonesia Berjaya di antara makanan lain dari 
seluruh dunia, seperti sushi Jepang yang berada di urutan 3, 
dim sum Hong Kong (7), bebek peking Cina (9), es krim 
Amerika Serikat (15), lasagna Italia (11), kebab Turki (16), 
croissant Perancis (18), bulgogi Korea (23), tacos Meksiko 
(25), seafood paella Spanyol (33), masala dosa India (39), 
goi cuon Vietnam (50), dan lainnya.

Dua fakta itu memberi dampak yang cukup luar biasa 
bagi popularitas Indonesia, khususnya di dunia kuliner 
di mata dunia. Saya, kita tidak tahu persis apakah dua 
kenyataan tersebut berbau politis karena diduga menjadi 
disain besar yang disusun oleh Amerika Serikat yang ingin 
menghangatkan hubungan dengan Indonesia agar tidak 
“berpindah ke lain hati” pada China, atau dugaan politis 
lainnya. Tapi setidaknya publik mendapatkan dampak 
ikutan atas kenyataan tersebut. Sejak itu, banyak (atau 
bahkan mungkin hampir 100%) hotel berbintang 3, 4, 
hingga 5 di Indonesia nyaris selalu menghidangkan nasi 
goreng di samping nasi putih pada daftar menu sarapan 
yang menjadi fasilitas mereka. Sementara itu, menurut 
cerita seorang teman yang cukup lama menetap di Eropa 
bercerita bahwa saat ini di beberapa negara Eropa barat, 
terutama Belanda, banyak rumah makan Asia—yang 
bermenu utama Chinnese food, Thai food, atau Vietnamese 
food—menyediakan makanan bernama nasi goreng di 

E D I TO R I A L



5

Edisi 2/2017 | matajendela

Sejarah perihal ini bisa dilihat dari 
upaya Bung Karno, presiden pertama 
RI yang berinisiatif untuk menerbitkan 
sebuah buku tentang aneka macam 
makanan Nusantara. Tajuknya: “Buku 
Masakan Indonesia Mustika Rasa: Resep-
resep Masakan Indonesia dari Sabang 
sampai Merauke”. Baru terbit tahun 
1967, setahun (lebih) setelah Soekarno 
jatuh. Buku yang disusun cukup lama 
tersebut berisi kurang lebih 1.600 
resep masakan, 900 resep di antaranya 
menggunakan penekanan asal daerah. 
Menurut Fadly Rahman dalam buku 
“Jejak rasa Nusantara: Sejarah Makanan 
Indonesia” (2016) resep-resep tersebut 
sudah sejak lama popular seperti dari 
Jawa, Sumatera, Sulawesi, dan Maluku, 
tetapi tidak sedikit resep baru—entah 
baru dikenal tapi sudah lama ada atau 
baru dikenal karena baru ditemukan. 
Dengan segala kelebihan dan 
kelemahannya, buku tersebut relatif 
bisa menjadi tonggak penting betapa 
Negara telah peduli untuk mengelola 
makanan sebagai salah satu kosa budaya 
yang mampu diberdayakan sebagai 
bagian dari identitas dan kekuatan 
sumber daya Indonesia.

Setidaknya itu menjadi jawaban 
atas keprihatinan Soekarno tentang 
dunia makanan Indonesia yang justru 
direndahkan oleh orang Indonesia 
sendiri akibat mentalitas anak jajahan. 
Ini tecermin dari ujaran Soekarno 
yang dicatat oleh Cindy Adams dalam 
“Bung Karno: Penjambung Lidah Rakjat 
Indonesia” (1966): “Sampai sekarang 
orang Indonesia masih terbawa-bawa 
oleh sifat rendah diri, jang masih sadja 
mereka pegang teguh setjara tidak sadar. 
Hal ini menjebabkan kemarahanku 

antara daftar menunya. Dugaan 
targetnya jelas, bahwa itu ingin 
menyasar konsumen dari Indonesia 
atau masyarakat kosmopolitan lainnya 
yang ingin merasakan menu yang 
mendunia: nasi goreng.

Mendunianya dengan segera kuliner 
Indonesia pada momen ini, pada sisi 
lain, sekaligus menerbitkan sebuah 
keprihatinan. Mengapa rendang, sate, 
nasi goring dan sekian banyak nama 
makanan Indonesia justru diglobalkan 
oleh orang atau pihak asing, dan bukan 
oleh manusia-manusia Indonesia 
sendiri? Kenapa Thailand, Jepang, 
India, bahkan Vietnam bisa lebih 
dulu mampu menginternasionalkan 
kuliner mereka? Apakah keragaman dan 
kekayaan kosa kuliner Nusantara atau 
Indonesia, gagal diinternasionalkan 
dengan masif karena kita tidak mampu 
menguasai jejaring kerja (networking) 
dunia lewat political will negara? 
Apakah kita memang tak mampu 
memberdayakan aspek kultural 
(termasuk di dalamnya dunia kuliner) 
sebagai bagian penting dari diplomasi 
politik atau diplomasi budaya itu 
sendiri?

Saya tidak tahu persis perkara tersebut. 
Mungkin teramat kompleks. Atau 
rumit bahkan ruwet. Meski demikian, 
kalau kita menelisik jelujur kronologi 
sejarah, ada upaya yang telah dilakukan 
oleh negara atau pemerintah dalam 
mengupayakan perkara kuliner sebagai 
garda penting dalam menerakan 
perkara identitas bangsa/nasional, atau 
problem kuliner sebagai siasat untuk 
memberikan alternatif “perlawanan” 
terhadap kekuatan “luar”.

baru-baru ini. Wanita-wanita dari 
kabinetku selalu menjediakan djualan 
makanan Eropa. ‘Kita mempunjai 
panganan enak kepunjaan kita sendiri,’ 
kataku dengan marah. ‘Mengapa 
tidak itu sadja dihidangkan?’ ‘Ma’af, 
Pak,’ kata mereka dengan penjesalan,’ 
Tentu bikin malu kita sadja. Kami 
rasa orang Barat memandang rendah 
pada makanan kita jang melarat.’ Ini 
adalah suatu pemantulan-kembali 
daripada djaman dimana Belanda masih 
berkuasa. Itulah perasan rendah diri 
kami jang telah berabad-abad umurnja 
kembali memperlihatkan diri. Edjekan 
jang terus-menerus dipompakan oleh 
pemerintah Hindia Belanda tentang 
ketidakmampuan kami, menjebabkan 
kami jakin akan hal tersebut.”

Mata Jendela edisi kali ini berupaya 
membuka kembali ingatan kita tentang 
dunia makanan atau kuliner yang 
penuh keragaman. Sudah pasti ini 
hanya secuil narasi tentang kekuatan 
salah satu budaya kita yang bisa 
dikembangkan, dan diberdayakan 
lebih lanjut menjadi sebaris “kekuatan 
nasional” yang bisa diandalkan. Kenapa 
kita tidak terus mengupayakannya? 
Kenapa harus Obama dan CNN yang 
memancing kekuatan diplomasi olah 
cita rasa kita di panggung dunia? ***

Kuss Indarto, pemimpin redaksi Mata 
Jendela.



6

ini terbilang absen dalam ranah 
gastronomi perlu dipahami; mengingat 
akar boga Indonesia (Indonesian 
cuisine) telah ada jejaknya sejak silam. 
          
Dari Mitos Rempah hingga 
Terbitnya Kookboek Pertama
Fondasi boga Indonesia secara historis 
mulanya tidak bisa lepas dari citra 
silam Indonesia sebagai ”kepulauan 
rempah-rempah” (spices islands). 
Istilah ini menyekam mitos eksotisme 
rempah sebagai konsumsi massa paling 
diburu dunia. Di Eropa, rempah 
bukan hanya dipakai ”membumbui” 
citra makanan Abad Pertengahan yang 
dikenal suram dan tak mengundang 
selera. Tapi juga simbol kemakmuran 

PADA 29 Maret 2017 Akademi 
Gastronomi Indonesia 
mengadakan acara Dialog 

Gastronomi Nasional di Kementerian 
Pariwisata, Jakarta. Dialog bertajuk 
From Food to Root: The Rise of 
Gastronomy Tourism ini menyajikan 
pembahasan lintas bidang, mencakup 
sejarah, gastronomi, industri kuliner, 
dan pariwisata. Tujuan utamanya 
adalah merumuskan bagaimana 
idealnya memajukan gastronomi 
Indonesia dengan menjalin hubungan 
sinergis antarberbagai pihak, mulai 
dari hulu (pangan) hingga ke 
hilirnya (kuliner). Untuk memahami 
bagaimana sinergi itu dibangun, maka 
pemahaman sejarah yang selama 

meja makan kaum bangsawan hingga 
sebagai pemulih kesehatan.2 Dalam 
ranah kuliner, rempah-rempah jugalah 
yang membuat orang-orang di Eropa 
pada abad ke-16 bergairah menulis 
buku masak sebagai salah satu simbol 
identitas kebudayaan mereka.3

Namun kepulauan rempah-rempah 
juga menyekam mitos yang menjebak 
cara pandang terhadap kenyataan 
sebenarnya. ”Kisah manis” rempah-
rempah di Eropa kontras dengan 
tanah asal (baca: Nusantara) yang 
menumbuhkannya. Selain berlumur 
darah, pertikaian, dan derita 
perbudakan, hingga abad ke-18, kisah 
citarasa rempah terkesan tidak terlalu 

Dari Indische Keuken
ke Boga Indonesia 1857-1967

Fadly Rahman

J E N D E L A

“Adiboga kita, sebenarnya bahan ada, elemennya semua ada, cuma creative person-nya yang belum. 
Creative person itu harus menguasai bukan saja sejarah Indonesia, tetapi juga ilmu bumi dan 
pertanian Indonesia”. (Iwan Tirta, 1935 - 2010).1



7

Edisi 2/2017 | matajendela

abad ke-19 pun masih melaporkan 
sebatas kekaguman pada bahan-
bahan makanan yang melimpah,6 
bukan pada bagaimana mengelola dan 
mengolahnya ke arah nilai seni hingga 
fisiologi rasa7 layaknya boga.8 

Orang-orang Eropa khususnya 
Belanda yang bermukim di berbagai 
wilayah Hindia agaknya abai 
mengurus persoalan rasa di tanah 
koloni. Hingga akhirnya sebuah buku 
memasak terbit pada 1857. Judulnya 

banyak menyentuh urusan dapur di 
tanah asalnya sendiri.

Pada abad ke-19, citra sebagai 
kepulauan rempah-rempah itu lantas 
digantikan dengan pengembangan 
masif sistem tanaman budidaya 
di Hindia Belanda, mulai dari 
Cultuurstelsel (1830 – 1870) hingga 
penerapan Undang-Undang Agraria 
(1870). Susie Protschky (2007: 
187) mengatakan bahwa orang-
orang Belanda bertanggung jawab 
mengenalkan perubahan radikal 
terhadap lanskap tanah jajahan dan 
kehidupan di dalamnya. Lanskap 
paling menghipnotis pesona orang-
orang Eropa adalah agraria.

Namun, hingga dan selama paruh 
pertama abad ke-19, hasil-hasil 
tanaman budidaya di berbagai 
wilayah belum menampakkan adanya 
kenikmatan seni kuliner di Hindia 
Belanda. Orang-orang Belanda 
cenderung sibuk menempatkan lada, 
pala, dan cengkih semata sebagai 
komoditas ekspor ke pasar dunia.4 
Adapun komoditas ekspor antarpulau 
lebih pada beras dan kelapa. Disusul 
pengenalan tanaman komersial 
seperti singkong, kopi, dan teh yang 
hasilnya meningkat pada abad ke-19.5 
Sumber-sumber tertulis pada awal 

Sampul Kokki Bitja karya Cornellia
Sumber: dokumentasi penulis

Kokki Bitja atoe Kitab Masak-Masakan 
India yang Bahroe dan Semporna. 
Disusun oleh Nonna Cornelia. 
Perempuan ini memperkenalkan aneka 
makanan berikut bahan-bahannya 
yang ada dan memungkinkan diolah 
di Hindia dalam sebuah buku masak 
(kookboek). Tersirat kesan Cornelia 
tengah menyusun kumpulan resep 
yang mewakili citarasa di berbagai 
daerah Hindia dalam nama-nama 
aneh, seperti: ”Ajam orang Boegis”, 
”boendoek boendoek Makassar”, 
”gadon daging Soerabaija”, ”gobe 
Betawi”, hingga yang agak rasis: 
”Masak babi seperti orang tjina” dan 
”seperti Ceilon” (sic.). 

Buku berpengantar bahasa Belanda 
tapi memuat resep-resep berbahasa 
Melayu ini sepertinya hanya sekedar 
hobi atau hasil bertukar resep dari 
sesama perempuan Eropa dan Pribumi 
yang nama-nama aslinya disamarkan 
begitu lucu memakai nama-nama 
makanan: Mevrouw Sarondeng, 
Mejufvrouw Sesaté, Njonja Smoor, 
Nonna Lalawar, Makokki Karmanatji, 
Embok Kottelet, firma Bami, Kimblo 
& Co, dan Mevrouw Katimoen 
(Cornelia, 1859: vi). Meski hobi, buku 
masak ini dicetak berkali-kali dari edisi 
pertamanya tahun 1857. Edisi 1859 
sudah masuk cetakan ke-5.9



8

Berbeda dengan Cornelia yang 
menggunakan bahasa Melayu, 
kedua buku memasak yang disebut 
terakhir menggunakan bahasa 
Belanda. Buku anonim diterbitkan di 
Semarang, sehingga jelas ini ditujukan 
untuk publik Belanda di Jawa. 
Namun, buku Gallas diterbitkan di 
Nijmegen (Belanda). Sehingga kuat 
kecenderungan modifikasi masakan 
”Indische” lebih dititikberatkan pada 
kebutuhan mempertahankan citarasa 
Barat. Jika kecenderungan sang 
pengarang anonim adalah melokalkan 
yang Barat, maka sebaliknya Gallas 
lebih cenderung membaratkan yang 
lokal.

Dari Budidaya Pangan hingga 
Budaya Bangsa
Sejak awal abad ke-20 para ahli sains 
dan gastronomi10 mengembangkan 
boga di Hindia Belanda yang ditandai 
dengan pemuliaan budidaya (vegetasi 
dan hewani) secara sistematis. 

Setelah Cornelia, sebuah buku masak 
bertajuk Oost Indische Kookboek 
dengan pengarang anonim terbit pada 
1866. Salah satu yang disarankan 
sang pengarang kepada para pembaca 
bukunya adalah mengganti bahan 
kembang kol yang lazim dipakai 
di selatan Belanda dengan daun 
pepaya muda. Buku ini sendiri jelas 
ditujukan untuk orang-orang Belanda. 
Tapi yang patut disimak adalah 
penggunaan kata ”Oost Indische” 
yang berarti sang pengarang tengah 
mencoba mewujudkan konsep ruang 
untuk berbagai resep makanan yang 
dikumpulkannya. Hal ini dilakukan 
juga Gallas Haak-Bastiaanse yang pada 
1872 menerbitkan buku masaknya 
Indische Kookboek. Kebalikan dari 
pengarang anonim, justru Gallas 
memberi salah satu saran menarik, 
mengganti makanan oriental seperti 
bamie (sic.) dengan macaroni (sic.).

Aktivitas pengembangan pengetahuan 
bahan-bahan makanan di Hindia 
mulai berdenyut setelah lembaga 
Laboratorium Koloniaal Museum di 
Haarlem menerbitkan secara rutin 
laporan analisis bahan makanan di 
Hindia Belanda melalui Bulletin van 
Het Koloniaal te Haarlem-nya.11 Dr. 
A.G. Vorderman berperan menggagas 
ini selepas ia terlibat dalam eksibisi 
internasional makanan di Paris pada 
1900. Sejak penerbitan laporan 
analisis bahan-bahan makanan itu 
terwujud secara berkala dalam arahan 
Dr. M. Greshoff, penelitian bahan-
bahan makanan pun mulai serius 
dikembangkan oleh para ahli12 hingga 
dipetakan kegunaannya dalam olah-
olah makanan di seluruh wilayah 
Hindia. Tidak hanya itu. Pada 1902, 
pemerintah juga mendirikan sebuah 
komisi khusus untuk meneliti sebab-
sebab menurunnya kesejahteraan 
Pribumi. Salah satu perhatiannya 
diarahkan pada persoalan pangan.13

”...orang-orang Belanda bertanggung 
jawab mengenalkan perubahan 
radikal terhadap lanskap tanah 

jajahan dan kehidupan di dalamnya. 
Lanskap paling menghipnotis pesona 

orang-orang Eropa adalah agraria.”



9

Edisi 2/2017 | matajendela

makanan dengan aspek saintifik. 
Makanan masih ditempatkan dalam 
ruang lingkup gastronomis yang 
sempit. Buku masak tak lebih hanya 
simbol atas hobi, kesenangan, dan 
sekedar pengisi waktu luang bagi 
penulisnya.

Sejak masa 1900 kontestasi citarasa 
berkembang bukan hanya di kancah 
buku masak (kookboek). Para ahli 
sains mulai dari dokter hingga botanis 
gencar menerbitkan berbagai buku. 
Konsep ”Indische voeding” diurai lebih 
menyeluruh dan saintifik. Sains seakan 
dipakai untuk ”mengadabkan” kualitas 
rasa di kawasan Hindia. Misalnya ada 
Dr. C. L. Van der Burg yang sejak 
akhir abad ke-19 mengangkat isu-isu 
kesehatan dalam makanan. Pada 1904 
ia menerbitkan secara khusus buku De 
Voeding in Nederlandsch Indie. Buku 
Burg ini memuat pelbagai informasi 
lengkap bahan-bahan makanan 
nabati dan hewani di wilayah Hindia 

Upaya pemerintah meningkatkan 
kesejahteraan pangan faktanya 
membuahkan akibat-akibat yang 
menarik bagi perkembangan dunia 
boga di Hindia. Ketika kesejahteraan 
beringsut bangkit pada dasawarsa 
kedua abad ke-20, budidaya pangan 
pun turut berkembang secara mantap. 
Kondisi ini turut mendukung 
tumbuhnya lembaga penelitian sains 
makanan, spirit mengembangkan 
pendidikan gastronomi, hingga 
produksi buku-buku masak.

Hal penting dari itu semua adalah 
mulai terbentuknya hubungan 
makanan sebagai identitas kolektif 
masyarakat di Hindia. Ini terumuskan 
melalui konsep Indische keuken yang 
dipopulerkan para ahli makanan 
sepanjang 1900 - 1942.

Meskipun pada abad ke-19 buku-buku 
masak sudah beredar, tapi citranya 
masih mengabaikan hubungan 

berikut takaran serta kandungan gizi 
hingga kimiawinya. Van der Burg 
menerangkan bahwa penyelidikan 
saintifik secara fisiologis diperlukan 
untuk menanamkan kesehatan dalam 
kandungan makanan di Hindia.14

Tren saintifikasi makanan di Hindia 
pun diikuti oleh pembuat buku 
masak. Tampilan kookboek tidak lagi 
seperti masa abad ke-19. Awal abad 
ke-20 memunculkan salah seorang 
gastronom kenamaan bernama J.M.J. 
Catenius-van der Meijden yang serius 
mendalami makanan di Hindia secara 
ilmiah sebagai dasar karya-karyanya 
seperti Ons Huis in Indië (rumah kita 
di Hindia, 1908) dan Groot Nieuw 
Volledig Oost Indisch Kookboek (buku 
masak Hindia terbesar, terbaru dan 
terlengkap, 1925).

Catenius-van der Meijden memiliki 
lisensi diploma dan penghargaan 
Gouden Medaille dari Haagsche 

Catenius-van der Meijden dan karya masyhurnya Groot Nieuw 
Volledig Indisch Kookboek
Sumber: dokumentasi penulis

R.A. Kardinah dan buku masak karyanya Lajang Panoentoen Bab 
Olah-Olah Kanggo para Wanita
Sumber: dokumentasi penulis



10

memengaruhi kualitas masakan diurai 
rinci oleh Catenius-van der Meijden 
secara statistik berikut hitungan 
nutrisinya. Misalnya bagaimana 
ia membuat perbandingan gizi 
antara kroepoek-kerbo (sic.) dengan 
kroepoek-ikan Palembang (sic.); hingga 
mengukur proses mencerna nasi, telur 
mentah, telur goreng di dalam perut.

Karir Catenius-van der Meijden 
terus melejit hingga dasawarsa 
ketiga abad ke-20. Salah satu buku 
memasaknya Groot Nieuw Volledig 
Oost Indisch Kookboek terbit 1925. 
Dijelaskan di muka bukunya bahwa 
ia adalah seorang ”Lauréate Institut 
International d’alimentation d’hygiene 
et de cuisine” (Pemenang penghargaan 
Institut Internasional Makanan 
Sehat dan Boga) di Paris. Gastronom 
dengan spesialisasi Indische keuken 
ini menjadikan Prancis sebagai kiblat 
pengetahuan boga dan higienitas 
makanannya. Berbeda dengan buku 
terdahulunya, dalam buku ini tampak 
sekali Catenius-van der Meijden 
menampilkan ”prancisasi” citarasa 
terhadap Indische keuken melalui 
berian kata-kata Prancis semisal: bain 
marie, bouquet, consommé, dan entrées.

Kooktentoonstelling (Sekolah Tinggi 
Memasak) pada 1904. Satu karyanya 
yang melambungkan namanya Ons 
Huis in Indië menampilkan citra 
ilmiah makanan di Hindia. Dalam 
sebuah kongres yang membahas 
makanan di Amsterdam pada 1902, 
Catenius mengutip pembahasan 
seorang ahli makanan, Dr. Schrijver 
yang mempertanyakan: ”apa yang 
dimulai dari makanan kita?”, 
jawabnya: bukanlah di mulut!” lalu 
apa? Di perut? ’Juga bukan’, imbuh sang 
dokter, ’makna makanan ada dalam seni 
memasak.”15

Pernyataan sang dokter pun 
diterapkan oleh Catenius-van der 
Meijden terhadap makanan di Hindia 
dalam satu bagian bukunya yang 
membahas ”De Voeding”. Hal yang 
esensial dari apa yang dimakan di 
Hindia bukan hanya dari bahannya 
(voedingsmiddelen), tapi nutrisinya 
(voedingsstoffen). Masalah terkait 
bagaimana temperatur makanan dan 
minuman diatur, proses pencernaan, 
komposisi makanan, lama pencernaan 
berbagai makanan yang diasup, 
higienitas makanan, hingga bahan 
peralatan memasak yang dapat 

Kehadiran sekian banyak buku masak 
hingga awal abad ke-20 sendiri semata-
mata bukan karena kerja mengolah 
kelezatan makanan akan menggiring 
pada gaya hidup belaka. Tapi 
kebutuhan para gastronom atas bahan-
bahan memasak sebagaimana dimuat 
dalam karya mereka sebenarnya berkait 
dengan kian perlunya mereka pada 
bahan-bahan rempah, sayuran, dan 
buah-buahan agar dikultivasi luas. 
Seperti dilakukan Osche dan van 
den Brink (1931: vii)) yang meneliti 
pelbagai jenis tumbuhan di Hindia, 
cara budidayanya, hingga keterangan 
penggunaannya sebagai bahan 
makanan dan obat. Sayang, dikatakan 
keduanya, masyarakat di Hindia tidak 
maksimal memanfaatkan kekayaan 
vegetasi di tanahnya sendiri.

Ketika rasa diolah secara saintifik lalu 
diabadikan secara tekstual dan buku-
bukunya terdistribusikan massal ke 
berbagai wilayah Hindia, menjalar 
kesadaran baru di kalangan Pribumi 
untuk mengimbangi bahkan terkesan 
menandingi para saintis Eropa. 
Misalnya saja, ketika pemerintah 
kolonial memiliki Voedingsmiddellen 
Commisie yang didirikan pada 1914, 



11

Edisi 2/2017 | matajendela

Tegal (buku pedoman memasak di 
Sekolah Wismo-Pranowo di Tegal) 
(terbit 1918) dan Lajang Panoentoen 
Bab Olah-Olah Kanggo para Wanita 
(terbit 1936 & 1941) yang ditujukan 
bagi murid-muridnya (lihat juga 
warisan resep-resep memasak Kartini, 
Kardinah, dan Roekmini dalam buku 
Ganie, 2003).

Selain itu pada 1930-an penerbit Balai 
Pustaka menerbitkan seri buku masak 
berbahasa daerah. Contohnya buku 
masak berbahasa Sunda Masakan 
djeung Amis-Amis (masakan dan manis-
manis) yang terbit perdana pada 1934 
dan mengalami beberapa kali cetak 
ulang. Namun diterangkan dalam 
pengantar cetakan keempat (1951), 
selama Perang Dunia II, buku laris ini 
sempat berhenti dicetak ulang akibat 
suasana peperangan. Itu mengapa 
publikasi buku masak terbilang absen 
pada 1940-an.

Namun hal yang penting disimak, 
format resep dalam rubrik dan juga 
buku masak berbahasa Melayu dan 
daerah ternyata memuat komposisi 
hidangan yang tak berbeda dengan 
karya-karya gastronom Belanda dan 

maka pada 1937 muncul Dr. Poorwo 
Soedarmo menggagas pendirian 
Lembaga Makanan Rakjat.

Makanan juga mulai ditempatkan 
ke dalam ruang pers pribumi. 
Lembaga-lembaga pers dan organisasi 
perempuan pribumi pun mengemuka 
sejak awal abad 20. Sebut saja Poetri 
Hindia di Jawa, Soenting Melajoe di 
Padang, Soeara Iboe dari tanah Batak, 
dan Soeara Istri Kristen di Jawa Timur. 
Media-media massa perempuan itu 
memuat rubrik resep-resep masakan 
dalam terbitannya.16

Sebuah kisah dari Raden Ajoe 
Adipati Arija Reksa-Nagara alias R.A. 
Kardinah  (saudari R.A. Kartini), juga 
patut diketengahkan di sini. Kardinah 
adalah gastronom didikan Eropa yang 
mendirikan sekolah Wismo Pranowo 
(rumah yang meluaskan pandangan) 
di Tegal bagi anak-anak perempuan 
Pribumi yang didirikannya pada 
1916 (Coté [ed.], 2008: 303 – 310). 
Kardinah juga produktif menulis 
buku masak –selain menjahit dan 
membatik– seperti buku Lajang 
Panoentoen Bab Olah-Olah, ing 
Pamoelangan Wisma-Pranawa ing  

Indo. Dalam buku Masakan djeung 
Amis-Amis yang disebut di atas, 
konsep Indische Keuken yang meliputi: 
Inlandsche (Pribumi) – Chineesche 
(Tionghoa) – Europeesche (Eropa) 
masih hadir dalam komposisi: 
”Masakan”, ”Masakan Tionghoa”, 
dan ”Masakan Eropa.” Meski 
disajikan dalam bahasa Sunda, tidak 
sedikitpun sang pengarang anonim itu 
menggunakan kata ”masakan Sunda,”; 
malah dalam satu menunya digunakan 
kata: ”goreng hajam Indonesia” (sic). 
 
Citarasa Membangun Bangsa
Indische keuken mulai mengalami 
penurunan pamor pada masa 
kekuasaan Jepang (1942 – 1945). 
Pada masa itu Jepang menerapkan 
penghapusan terhadap berbagai wujud 
kebudayaan kolonial. Lepas dari 
kekuasaan Jepang dan masuk ke masa 
kemerdekaan bukan berarti situasi 
menjadi membaik dan mendukung 
hidupnya kembali kegairahan dalam 
aktivitas kuliner terkait dengan belum 
stabilnya harga bahan-bahan pangan. 
Hal itu terungkap dalam buku masak 
karya W.C. Keijner (1948):

”Seiring rampungnya cetakan 
terbaru buku masak ini, harga 



12

menampilkan citarasa Eropa. Hal itu 
terasa dari penerbit yang menyinggung 
kenaikan harga buncis dan wortel 
sebagai jenis sayuran yang notabene 
identik dengan bahan makanan 
Belanda. Komposisi 23 jenis resep 
dalam buku masaknya meliputi olahan 
Belanda, Tionghoa, dan Indonesia 
yang terasa mirip dengan buku-buku 
masak masa kolonial. Bedanya pada 
dua cetakan terakhir tahun 1948, 
buku masak ini mulai mengganti label 
makanan Indische atau Inlandsche 
dengan nama Indonesische (makanan 
Indonesia). Beberapa jenis olahan dari 
daerah-daerah di Indonesia pun tampil 
di dalamnya, seperti dari Padang 
(pangéh, gulai, rendang), Cirebon (sate 
manis), Tegal (besengèk), Manado 
(ayam dibulu, lemper), hingga Ambon 
(schuimpjes).

Meski diterbitkan ulang pada masa 
kemerdekaan, buku masak Keijner ini 
jelas berbeda jika dibandingkan dengan 

sayuran dan bahan-bahan lainnya 
tengah naik. Resep-resep dalam 
buku masak ini menggunakan 
bahan-bahan makanan dengan 
kisaran 5 sen buncis, 2 sen 
wortel kecil dll, yang tentu tidak 
proporsional lagi dengan harga 
saat ini. Cukup jelas bahwa 
sayuran dan bahan-bahan lainnya 
akan lebih mahal daripada masa 
sebelum perang, tapi semua ini 
harus didasarkan pada perkiraan 
bahwa kelak harga akan stabil. 
Dengan alasan ini, kami memiliki 
perkiraan bahwa tingkatan harga 
rata-rata tidak berubah. Oleh 
karena itu, sedianya ibu rumah 
tangga mencoba untuk merancang 
harga seperti pada masa sebelum 
perang.17

Meski terkesan berusaha menyiasati 
tingginya harga pangan, pada dasarnya 
buku masak Keijner ini berusaha 
mereproduksi citra selera kolonial yang 

buku masak seorang gastronom 
Pribumi asal Minang bernama 
Chailan Sjamsu Dt. Toemenggoeng. 
Dibandingkan Keijner yang lebih 
berkiblat pada selera Eropa, Chailan 
Sjamsu lebih cenderung memikirkan 
konsep boga nasional bagi Indonesia 
pada masa awal kemerdekaan. Dalam 
cetakan ke-2 Boekoe Masak-Masakan-
nya yang terbit pada 1948, Chailan 
Sjamsu menilai bahwa isi dari cetakan 
sebelumnya (tahun 1940) ia rasakan 
sudah cukup dipakai oleh pembacanya. 
Namun, dalam cetakan ke-2 nya ia 
menambahkan:

”Hanja ada ditambah beberapa 
boeah resép, jang moengkin perloe 
bagi wanita di negeri-negeri ketjil. 
Dibeberapa daérah sekarang masih 
soelit mendapat mentéga dan 
tepoeng terigoe. Oléh karena itoe 
dimoeatkan sekarang resép mentéga 
dan beberapa boeah resép taart 
dan koewé dimana tidak perloe 
memakai tepoeng terigoe. Moedah-



13

Edisi 2/2017 | matajendela

Apabila seluruh resep Indonesia 
(termasuk lima kelompok resep 
daerah) itu dihimpun, maka jumlah 
totalnya 204 resep. Ini jauh dengan 
jumlah gabungan resep Eropa, 
Tionghoa, Arab, dan India di dalam 
buku masaknya yang hanya berjumlah 
76 resep. Jelas komposisi Chailan 
Sjamsu ini adalah hal yang baru 
dilakukan oleh seorang gastronom 
Indonesia pada awal kemerdekaan. 
Buku masak ini sebentuk penyelisihan 
dari keumuman komposisi resep 
dalam buku-buku masak masa 
prakemerdekaan.

Pada bagian akhir bukunya Chailan 
Sjamsu juga mencoba merumuskan 
konsep ”hidangan makanan 
Indonesia” melalui seleksi berbagai 
makanan (daerah dan asing). Seleksi 
yang dimaksudnya adalah dengan 
melakukan berbagai kombinasi, yaitu 
bahan makanan diusahakan sebisa 
mungkin harus mengandung unsur 

moedahan tjétakan kedoea ini 
lebih memoeaskan pada pengoeroes-
pengoeroes roemah-tangga” 
(Chailan Sjamsu, 1948: 5).    

                       
Meski terbit ulang pada tahun yang 
sama dengan buku masak Keijner, 
tapi cara pandang Chailan Sjamsu 
berbeda sekali dengan selera serba 
Eropa-nya Keijner. Chailan Sjamsu 
lebih mendorong pembacanya dari 
kalangan rakyat Indonesia di desa dan 
di kota agar memberdayakan bahan-
bahan pangan lokal untuk membuat 
olahan aneka makanan kue dan 
masakan. Buku masak Chailan Sjamsu 
pun jauh lebih banyak memasukkan 
jumlah variasi makanan dan kue-kue 
Indonesia, seakan ini mewakili citarasa 
nasionalisme Chailan Sjamsu. Selain 
terobsesi ingin mewujudkan sejenis 
boga nasional, ia juga menampilkan 
kelompok lima resep bercitarasa 
kedaerahan, yang mencakup Sumatra, 
Jawa dan Madura, Sunda, Borneo dan 
Sulawesi Selatan.

protein nabati dan hewani –sekalipun 
dalam hidangan sangat sederhana; serta 
jenis dan asal makanan dalam setiap 
hidangan diusahakan harus mewakili 
dari daerah-daerah tertentu.

Pada masa kemerdekaan, gastronom 
seperti Chailan Sjamsu berusaha 
mengubur segala gaya hidup kolonial 
dalam hal kemewahan makannya. 
Secara tidak langsung, justru ia 
ingin menyadarkan rakyat Indonesia 
di berbagai daerah untuk bangga 
terhadap makanannya sendiri. 
Kesadarannya menampilkan resep-
resep makanan daerah di Indonesia 
pun mungkin tidak lepas dari 
pemikirannya bahwa setiap makanan 
mulanya adalah “makanan daerah” 
(regional dish). Makanan daerah sendiri 
lahir sebagai respons terhadap iklim, 
sumber daya, dan kebiasaan setiap 
kelompok orang di daerahnya masing-
masing. Dengan kata lain, ia ingin 
menyadarkan pembacanya di berbagai 



14 dengan memuliakan bahan-bahan 
mahal seperti mentega dan terigu 
saja. Namun, ia lebih optimal 
memberdayakan sumber daya pangan 
lokal di Indonesia. Maka itu, buku 
masaknya bukan sekedar menyajikan 
galeri resep-resep saja, tapi ia juga 
menyertakan berbagai pengetahuan 
umum memasak, mulai dari perkakas 
yang diperlukan di dapur; macam-
macam cara memasak; hal-hal yang 
harus diperhatikan seputar bahan 
makanan dan ketika memasaknya; 
hingga memahami cara mengukur 
dan menimbang bahan makanan yang 
benar. Chailan Sjamsu menempatkan 
pemahaman seputar bahan 
makanan sebagai hal pokok. Hal ini 
terhubung dengan pemikiran dan 
pertimbangannya dalam menseleksi 
resep-resep daerah dan asing serta 
alasannya menghimpun ke dalam 
”makanan Indonesia”.

daerah agar mampu memberdayakan 
potensi sumber daya bahan makanan 
untuk dapat diolah menjadi olahan 
yang lezat dan sehat. Tujuan pokok 
lainnya adalah menseleksi beberapa 
makanan di setiap daerah agar dapat 
hadir dalam lingkup “hidangan 
makanan Indonesia”. Dengan 
mengemas komposisi hidangan, 
dapat diartikan Chailan Sjamsu 
mendorong pembacanya agar dapat 
saling menerima makanan antardaerah. 
Misalnya, pembaca di Manado bisa 
membuat sendiri dan menikmati 
rawon daging dan pecel dari Jawa. 
Begitupun sebaliknya, pembaca di 
Jawa dapat membuat sendiri dan 
menikmati  rica-rica dan ayam isi 
dibulu dari Manado.

Hal yang ditekankan Chailan Sjamsu 
dari konsep ”makanan Indonesia”-
nya itu bukan hanya sekedar lezat 

Setelah era Chailan Sjamsu, pada 
kurun 1951 hingga 1961, muncul 
nama Nyonya Rumah, seorang 
pengasuh rubrik ”Rahasia Dapur” 
di majalah mingguan Star Weekly. 
Nyonya Rumah sendiri adalah nama 
pena yang digunakan oleh seorang 
Peranakan Tionghoa asal Lasem, Julie 
Sutardjana. Sejak 1951, Julie dipercaya 
oleh redaktur Star Weekly untuk setiap 
pekannya mengasuh rubrik ”Rahasia 
Dapur”.

Dalam setiap ulasan resepnya, Nyonya 
Rumah tidak pernah mengutamakan 
resep-resep khusus, sebut saja seperti 
resep bercitarasa Indonesia, Tionghoa, 
atau Eropa. (Pengecualian pada hari-
hari besar Tionghoa seperti Imlek 
dan Cap Go Meh, Nyonya Rumah 
lebih cenderung mengulas resep-resep 
bercitarasa Tionghoa, mengingat 
pembaca Star Weekly kebanyakan 

”apa yang dimulai dari makanan 
kita?”, jawabnya: bukanlah di mulut!” 

lalu apa? Di perut? ’Juga bukan’, 
imbuh sang dokter, ’makna makanan 

ada dalam seni memasak.”



15

Edisi 2/2017 | matajendela

permintaan mereka. Praktis, Nyonya 
Rumah selalu disibukkan menyeleksi 
dan memenuhi permintaan resep 
mana yang harus didahulukan untuk 
dimuat. Misalnya, pada Star Weekly 
edisi 14 Mei 1955, ada tiga pembaca 
dari Tegal, Bandung, dan Purwokerto 
yang salah satunya meminta resep 
klappertaart. Kue berbahan kelapa 
muda yang identik dari Manado ini 
ternyata cukup dikenal dan disukai 
para pembacanya di Jawa. Nyonya 
Rumah lantas memenuhi pemuatan 
resep itu. 

Selain itu, permintaan pembaca 
dari suatu daerah terhadap resep 
makanan dari daerah lainnya hampir 
ada setiap pekan, misalnya pembaca 
dari Jakarta yang meminta resep 
”Soto Bandung” atau pembaca dari 

terdiri dari kalangan Tionghoa 
Peranakan). Sebagian besar terbitan 
resepnya cenderung mengulas secara 
acak dan campur resep-resep dari 
berbagai unsur. Kecenderungan 
acak dan campur itu bukan atas 
kehendaknya, melainkan permintaan 
resep dari para pembaca setianya yang 
berasal dari berbagai daerah di Jawa 
(mulai dari Jakarta, Bandung, Slawi, 
Purwokerto, Semarang, Surabaya 
hingga Bangkalan) dan juga di 
luar Jawa (seperti Padang, Medan, 
Palembang Makassar, Manado, 
Palangkaraya, Balikpapan, hingga 
Ternate).

Setiap pekannya, banyak surat dari 
para pembaca setia Rahasia Dapur 
yang ditujukan ke Nyonya Rumah agar 
dapat membuat dan memuat resep 

Surabaya yang meminta resep ”Dodol 
Garut”. Nyonya Rumah sendiri 
mungkin tidak menyadari bahwa ia 
telah berhasil membentuk komunitas 
pembaca nasional yang merasakan 
saling-silang rasa dari berbagai unsur 
citarasa antardaerah di Indonesia. 
Hebatnya lagi, Nyonya Rumah tidak 
pernah kehabisan stok resep. Ini 
menandakan betapa luas pengetahuan 
gastronominya, selain kekuatan 
energi, pikiran, dan kreativitas serta 
keluangan waktunya untuk memenuhi 
permintaan para pembaca setianya 
setiap pekan.

Kiprahnya mengasuh rubrik Rahasia 
Dapur sejak 1951 hingga 1961 tentu 
patut diperhitungkan bahwa tanpa 
disadarinya ia telah berperan penting 
menyadarkan suatu konsep citarasa 

Sampul buku masak Mustika Rasa
Sumber: dokumentasi penulis



16

besar Indonesia pertama yang 
menampilkan resep-resep Nusantara. 
Sebuah kategorisasi resep berdasarkan 
spirit (etno) nasionalisme yang citranya 
tidak didapati dalam buku-buku 
masak pada masa-masa sebelumnya. 
Menariknya, dari 1500 aneka resep 
”masakan Indonesia” itu, terselip 
berbagai pengaruh resep bercitarasa 
Tionghoa, Arab, India, dan Eropa.

Penyusunan Mustika Rasa sendiri 
berlandas pada pemikiran bahwa 
yang pokok dari penciptaan boga 
nasional untuk konteks Indonesia 
adalah menjalin secara apik dan 
menyeluruh hubungan strategi pangan 
nasional. Hubungan yang dimaksud 
itu ditentukan terlebih dahulu dari 
kualitas budidaya pangannya sebelum 
diolah di dapur dan terhidang di meja 
makan hingga dijadikan sebagai bagian 
dari identitas bangsa.

Buku masak nasional pertama 
Indonesia ini terbit pada 8 Februari 
1967 atau bertepatan dengan tahun 
dan bulan kala Presiden Soekarno 
menyerahkan kekuasaan kepada 
Soeharto (20 Februari 1967). Ironi, 
mungkin kata yang tepat jika melihat 
kenyataan itu. Namun, di balik itu, 
buku masak yang dicita-citakan 
Sukarno ini patut dicatat sebagai 
perkembangan revolusioner dalam 
sejarah boga Indonesia.

Citra boga Indonesia masa sekarang 
dengan kata lain merupakan akumulasi 
dari perjalanan pembentukan boga 
sejak masa terbitnya buku masa 
pertama Kokki Bitja pada 1857 hingga 
terbitnya buku masak besar nasional 
pertama Indonesia Mustika Rasa 

bersama dalam pengembangan 
kuliner Indonesia pada masa 
pascakemerdekaan. Melihat tingginya 
antusiasme permintaan resep, maka 
banyak pembaca setia rubrik ”Rahasia 
Dapur” menyurati redaksi Keng Po, 
selaku yang menerbitkan Star Weekly, 
dan menyarankan agar resep-resep 
Nyonya Rumah yang berserak di 
majalah mingguan itu sebaiknya 
dibukukan agar membuat praktis 
pembaca mencari resep-resepnya. 
Permintaan itu diamini dan akhirnya 
terwujud pada 1957 ketika Penerbit 
Kinta (Jakarta) menerbitkan dua jilid 
buku Pandai Masak karya Nyonya 
Rumah yang laris dicetak ulang hingga 
dasawarsa 1960-an.

Baik kiprah Chailan Sjamsu maupun 
juga Julie Sutardjana di atas sejalan 
dengan proyek”revolusi makanan 
rakjat” yang digelorakan Presiden 
Sukarno sepanjang tahun 1950-an 
hingga medio 1960-an. Puncaknya 
adalah pada 1967 ketika terbit buku 
besar masakan nasional berjudul 
Mustika Rasa: Resep2 Masakan 
Indonesia dari Sabang sampai 
Merauke.18 Buku ini diterbitkan 
Departemen Pertanian. Pengerjaannya 
memakan waktu tujuh tahun (1960 
– 1967) di bawah koordinasi Menteri 
Pertanian Brigadir Jenderal dr. Azis 
Saleh yang kemudian baru bisa 
diselesaikan oleh penggantinya, Mayor 
Jendral Sutjipto.
 
Jelajah resep dari Sumatra hingga 
Papua digarap melalui metode mulai 
dari angket, pengumpulan resep, 
hingga uji memasak yang disunting 
oleh Harsono Hardjohutomo dkk. 
Hasilnya adalah sebuah buku masakan 

pada 1967. Terbitnya Mustika Rasa 
menandakan boga bukan hanya terkait 
masalah dapur dan ruang makan 
saja, tapi kepentingan negara-bangsa 
juga akhirnya masuk di dalamnya. 
Kenyataan dari pembentukan hingga 
perkembangan boga Indonesia 
sejatinya dibangun melalui jejalin 
hubungan antarsistem budidaya, 
gastronomi, sains, dan kebudayaan 
yang sudah digeliatkan sejak masa 
kolonial hingga beralih pada geliat 
politik nasionalisasi kebudayaan pada 
masa setelah kemerdekaan.

Fadly Rahman, sejarawan makanan, 
penulis Jejak Rasa Nusantara : Sejarah 
Makanan Indonesia & Rijsttafel : 
Budaya Kuliner di Indonesia Masa 
Kolonial. 
 
Daftar Sumber
Anonim. 1866. Oost Indische Kookboek. 
Semarang: van Dorp.

Anonim. 1951. Masakan djeung Amis-
Amis. Jakarta: Balai Pustaka.

Bosz, J.E. Quintus. 1911. “De 
Samenstelling van Indische 
Voedingsmiddelen”, dalam Koloniaal 
Museum te Haarlem. Bulletin van het 
Koloniaal Museum te Haarlem (no. 46). 
Amsterdam: J.H. Bussy. 

Brillat-Savarin, Jean Anthelme. 
1866 (1825). Physiologie du gout ou 
méditations gastronomie transcendante 
ouvrage théorique, historique, et à l’ordre 
du Jour. Paris : Charpentier.

Van der Burg, C.L. 1904. De Voeding 
in Nederlandsch-Indië. Amsterdam: 
J.H. de Bussy.



17

Edisi 2/2017 | matajendela

______. 2016. Jejak Rasa Nusantara: 
Sejarah Makanan Indonesia. Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama. 

Gallas, Haak-Bastiaanse. 1872. 
Indische Kookboek. Nijmegen: Thieme.
Haryani. 1995. “Perlukah Adiboga 
Indonesia?”, Selera, No. 9/th. XIV, 
Desember. 

Lombard-Salmon, Claudine. 1977. 
“Presse féminine ou féministe?” dalam 
Archipel. Vol. 13.

Keijner, W.C. 1948. Het Kookboek voor 
Hollandsche, Chineesche en Indonesische 
gerechten (terbit pertama tahun 1927). 
Bandung: G. Kolff & Co.

Ochse, J.J & R.C. Bakhuizen van den 
Brink. 1931. Vegetables of the Dutch 
East Indies (Edible Tubers, Bulbs, 
Rhizomes, and Spices Included); Survey 
of the Indigenous and Foreign Plants 
Serving as Pot-Herbs and Side-Dishes. 
Buitenzorg: Archipel.

Protschky, Susie. 2007. Cultivated 
Tastes; Colonial Art, Nature, and 
Landscape in the Netherlands Indies. 
Sydney: School of History, University 
of New South Wales.

Raden Ajoe Adipati Arija Reksa-
Nagara. 1919. Lajang Panoentoen Bab 
Olah-Olah, ing Pamoelangan Wisma-
Pranawa ing  Tegal. Weltevreden: 
Albrecht & Co.

______. 1941 (cetak ulang dari tahun 
1936). Lajang Panoentoen Bab Olah-
Olah Kanggo para Wanita. Batavia: J.B. 
Wolters.

Catenius-van der Meijden, J.M.J. 
1908. Ons Huis in Indië. Semarang: 
Masman & Stroink.

______. 1925. Groot nieuw volledig 
Indisch kookboek: 1381 recepten van 
de volledige Indische rijsttafel met een 
belangrijk aanhangsel voor de bereiding 
der tafel in Holland. Semarang: G.C.T. 
van Dorp.

Chailan Sjamsu Dt. Toemenggoeng. 
1948. Boekoe Masak-Masakan 
(Pedoman Roemah Tangga 2, cetakan 
ke-2, terbit pertama kali tahun 1940). 
Jakarta: Balai Pustaka.

Cornelia. 1859. Kokki Bitja, atau, 
Kitab Masak-Masakan India, jang 
Baharoe dan Samporna, jang telah 
Terseboet Didalamnja bagimana Orang-
Orang Sediakan Segala Roepa-Roepa 
Makanan, Manisan, Atjaran, Sambalan 
dan Ijs. Batavia: Lange.

Coté, Joost (ed.). 2008. Realizing the 
Dreams of R.A. Kartini: Her Sister 
Letters from Colonial Java. Leiden: 
KITLV.

Harsono Hardjohutomo (et.al.). 
1967. Mustika Rasa: Resep2 Masakan 
Indonesia dari Sabang sampai Merauke. 
Jakarta: Departemen Pertanian R.I. 

Donkin, Robin A. 2003. Between 
East and West: the Moluccas and the 
Traffic in Spices up to the Arrival of 
Europeans. Philadelphia: Memoirs of 
the American Philosophical Society.

Fadly Rahman. 2016 (2011). Rijsttafel: 
Budaya Kuliner di Indonesia Masa 
Kolonial. Jakarta: Gramedia Pustaka 
Utama.

Sri Owen. 1999. Indonesian Regional 
Food & Cookery. London: Frances 
Lincoln.

Stockdale, John Joseph. 2004 (2811). 
Island of Java.. Singapore: Periplus. 

Suryatini N. Ganie. 2005. Kisah & 
Kumpulan Resep Putri Jepara: Rahasia 
Kuliner R.A. Kartini, R.A. Kardinah, 
R.A. Roekmini. Jakarta: Gaya Favorit 
Press.

Turner, Jack. 2004. The History of a 
Temptation. New York: Vintage Books.

Zoetmulder, P.J. dan S.O. Robson. 
1997. Kamus Jawa Kuna – Indonesia, 
(bagian 1 A – O). Jakarta: Gramedia. 



18

berkembang, merawat, dan membenahi 
kehilangan-kehilangan (dari kebiasaan makan 
sebelumnya) sebagai akibat dari perubahan vital. 
Mengatur tubuh untuk tidak makan dengan cara 
sama –sebagai pembeda dengan tubuh-tubuh 
lainnya, menghasilkan kreasi, meragamkan 
metode dan pengaruhnya dalam menentukan 
aneka cara pengelolaannya, itu semua adalah 
serangkaian dari beroperasinya (fungsi) rasa.

8     Boga diambil dari bahasa Sansekerta, bhoga 
atau bhogi, yang artinya kenikmatan, hal 
makan; segala objek kenikmatan, makanan, 
kesenangan…, lihat P.J. Zoetmulder dan S.O. 
Robson, Kamus Jawa Kuna – Indonesia, (bagian 
1 A – O), (Jakarta: Gramedia, 1997), hlm. 129. 
Kata boga sendiri dipakai dan diterjemahkan 
ke dalam bahasa Indonesia oleh gastronom 
Indonesia Suryatini N. Ganie sebagai cuisine, 
sehingga haute cuisine diterjemahkannya 
menjadi “upaboga” atau “adiboga”. Lihat Suryatini 
N. Ganie, Upaboga di Indonesia: Ensiklopedia 
Pangan & Kumpulan Resep, (Jakarta: Gaya Favorit 
Press, 2003). 

9     Iklan buku masak Cornelia bahkan menghiasi 
halaman surat kabar seperti dimuat di koran 
Loccomotief  19 Desember 1881 hingga bahkan 
awal abad 20 di De Sumatra Post 21 Februari 
1914.

10    Menurut Dictionary of Food (Sinclair, 2005: 
242), gastronom adalah “a connoisseur of fine 
food and wine” (ahli meneliti makanan dan 
anggur berkualitas) dan gastronomi sebagai “the 
study and knowledge of fine food and wine” 
(studi dan ilmu pengetahuan tentang makanan 
dan anggur berkualitas). Pengertian gastronomi 
sendiri diartikan pertama kali oleh Brillat-
Savarin (Physiologie du goût, 1948: 44) sebagai 
pengetahuan cermat tentang keseluruhan 
hubungan manusia dengan makanannya (la 
gastronomie est la connaissance raisonnée de 
tout ce qui a rapport à l’homme, en tant qu’il se 
nourritt).

11     Baik dalam edisi bahasa Belanda 
(Samenstelling van Indische Voedingsmiddelen) 
maupun edisi bahasa Perancis (Analyses de 
denrées alimentaires des Indes)

12    Para ahli yang terlibat dalam penelitian 
ini di antaranya J. Sack, van Eck, Weerman, 
Bloemendal, Ritsema, Meyer Cluwen, de Fouw, 
dan Bosz.
        
13Furnival, Hindia Belanda: Studi tentang 
Ekonomi Majemuk (2009 : 415); lihat juga Vlekke, 
Nusantara: Sejarah Indonesia (2008: 374).

1     Haryani, “Perlukah Adiboga Indonesia?”, Selera, 
No. 9/th. XIV, (Desember, 1995), hlm. 61.

2     Riset khusus sejarah global rempah-rempah 
misalnya dikerjakan oleh Terence McKenna 
(1993), Robin A. Donkin (2003), dan Jack Turner 
(2011). 

3     Transisi boga Eropa dari budaya lisan ke 
tulisan yang terjadi pada abad ke-16 seiring 
masa-masa bergairahnya menjelajahi samudera 
dan berniaga rempah-rempah mewakili sebuah 
tahap penting dalam memperbaiki standar 
menakar dan durasi memasak yang patut untuk 
sebuah resep (Higman, 1998: 79). Di Eropa Barat, 
buku-buku memasak mulai menggeliat dicetak 
pada medio abad ke-16 dan ditulis dalam bahasa 
ibu di masing-masing wilayah. Jauh sebelum 
masa abad ke-16, orang-orang Tionghoa telah 
mencetak buku memasak sejak masa Dinasti 
Tang (618 – 907 M). Di Eropa, buku masak adalah 
sebuah fenomena revolusi kedua setelah Kitab 
Injil yang dicetak masif selepas era Guttenberg.

4     Jika dibandingkan negara Eropa seperti Italia, 
Perancis, dan Spanyol, maka Belanda terbilang 
sangat terlambat untuk merumuskan konsep 
national-cuisine-nya melalui bahan-bahan 
rempah dari tanah koloninya melalui buku-
buku masak. Malah Belanda mengadopsi boga 
Perancis pada abad ke-19, mengingat Belanda 
sendiri pernah dikuasai oleh negeri Napoleon itu.

5     Selain juga komoditas non-bahan makanan 
seperti indigo, kapas, tembakau, dan karet.

6     John Joseph Stockdale dalam bukunya Island 
of Java (1811), misalnya, mengungkapkan betapa 
di Jawa sumber pangan, rempah-rempah, dan 
pohon-pohon yang menghasilkan berbagai 
jenis buah begitu melimpahnya. Produksi padi 
melimpah, sehingga Stockdale menjulukinya 
sebagai “lumbung Timur”, maksudnya, produksi 
padi di Jawa cukup untuk memenuhi persediaan 
pangan di daerah lainnya. Rata-rata sumber 
pustaka semacam Stockdale dan yang sejaman 
dengannya sering menyinggung berbagai 
pengamatan semacam ini.

7     Istilah ini kali pertama dicetuskan oleh 
gastronom Perancis Jean Anthelme Brillat-
Savarin sesuai dengan judul bukunya Physiologie 
du goût yang terbit pada 1825. Rasa (goût) 
sebagaimana diartikan Brillat-Savarin adalah 
sebuah indera yang terhubung dengan sensasi 
kenikmatan di mana tubuh menyadari sensasi 
tersebut. Rasa sebagai perangsang selera, lapar, 
dan haus adalah dasar beberapa tindakan yang 
menghasilkan bagaimana individu bertumbuh, 

14    C.L van der Burg, (De Voeding in 
Nederlandsch-Indië, 1904: vii – viii).

15    Waar begint onze voeding? ’t Antwoord 
daaroop is: ”Niet in den mond!” Waar dan? In de 
maag? ”Ook niet”, zegt de dokter, ”de voeding 
vangt aan in de keuken” (Catenius-van der 
Meijden, Ons huis in Indië , 1908: 53). 

16    Namun tidak semua lembaga pers perempuan 
identik dengan penyaluran boga. Misalnya Istri 
Sedar yang digagas pada 1930 di Bandung oleh 
Soewarni Djojosepoetro mengecam organisasi-
organisasi keperempuanan yang aktivitasnya 
melulu belajar memasak sebagai bentuk tidak 
memiliki kepekaan sosial (Lombard-Salmon, 
“Presse féminine ou féministe?”1977).

17    Teks aslinya berbunyi:“Bij het gereedkomen 
van deze druk zijn de prijzen van groenten 
en ingredienten hooger geworden. In de 
recepten is verschillende malen aangegeven, 
5 cent boontjes, 2 cent worteltjes enz, die niet 
in verhouding met de huidige prijzen staan. 
Het is vrij zeker, dat groenten enz duurder 
zullen blijven, dan voor den oorlog, doch het is 
slechts gissen op welke basis de prijzen zullen 
stabiliseeren. Om deze reden hebben wij de 
vermelde prijzen onveranderd gelaten. De 
huisvrouw houde er derhalve rekening mede, 
dat bedoeld zijn vooroorlogsche prijzen”. (W.C. 
Keijner, 1948: halaman kata pengantar).

18    Pertama kali saya mengetahui buku ini dari Sri 
Owen, seorang praktisi boga Indonesia kelahiran 
Sumatra Barat yang kini menetap di London 
bersama suaminya, Roger Owen. Pada 1987 di 
Wimbledon, Sri membuka toko bahan makanan 
bernama Mustika Rasa, sesuai dengan judul buku 
terbitan Departemen Pertanian tahun 1967 yang 
dikatakannya sebagai the first Indonesia regional 
cookbook atau the first serious Indonesian 
cookbook (Sri Owen, Indonesian Regional Food 
and Cookery, 1999).



19

Edisi 2/2017 | matajendela

Sesajen Nyekar 
Pundhen Nyai Rantamsari 

di Gunung Sumbing

Deni S. Jusmani1
Panggah A. Putranto2



20

diperuntukkan bagi bumi, alam, 
tumbuhan, dan berfungsi simbolik 
untuk berkomunikasi dengan 
makhluk halus (J. Van Baal, dalam 
Koentjaraningrat, 1984: 365). 
Esensinya, bentuk nyata kasih sayang 
atau welas asih antarsesama makhluk 
penghuni jagad raya.

Pengantar
Di masyarakat Kwadungan mengenal 
makanan sesajian, di antaranya: bubur 
merah, bubur putih, ayam ingkung, 
dan sega golong. Sesajian terkait erat 
dengan upacara adat atau ritual tradisi 
yang sudah dilaksanakan dalam kurun 
waktu lama. Pengetahuan tentang 
makanan yang menjadi sajian dalam 
ritual tradisi, diwariskan secara turun 
temurun. Tidak saja dalam bentuk 
kasar wujud makanan, tetapi mengenai 
makna dan perlambangan yang 
terimplementasi di dalamnya. Ritual 
tradisi dalam masyarakat Kwadungan 
terbagi atas tiga bagian, yaitu: pertama, 
ritual  tradisi  yang  berhubungan  
dengan  perjalanan  hidup  seseorang, 

Di dataran Gunung Sumbing, 
Dusun Kwadungan 
Desa Wonotirto Bulu 

Temanggung, Provinsi Jawa Tengah, 
terdapat ritual yang diselenggarakan 
ketika diketemukan pada waktu-waktu 
tertentu, yang menurut hitungan 
tanggal Jawa, atau karena kejadian 
tertentu. Ritual tersebut masih 
diselenggarakan sampai hari ini di 
tahun 2017, yang menjadi semangat 
spritual masyarakat Kwadungan, 
sebagai sarana untuk mencapai maksud 
dan tujuan tertentu. Terdapat beberapa 
ritual yang sering dilaksanakan di 
Kwadungan, yaitu: nyadran desa 
dan kesenian Sandhul, yang terkait 
erat dengan nyekar  pundhen Nyi 
Rantamsari di bulan Rejeb. Di dalam 
ritual tradisi atau upacara adat 
tersebut, terdapat sesajian, sesaji.  Sesaji 
bersumber dari  Kamus  Besar Bahasa  
Indonesia (2005: 979) diartikan 
sebagai makan (atau bunga-bungaan) 
yang disajikan untuk makhluk halus. 
Sesajian bermakna hidangan, sifatnya 
plural. Suatu aktivitas sedekah yang 

seperti:  upacara  adat  sebelum  
seseorang  lahir (contoh: mitoni),  
upacara  adat  sesudah  lahir,  dan 
upacara  adat  sesudah  meninggal.  
Kedua,  upacara  tradisi  berhubungan  
dengan pemenuhan kebutuhan 
hidup, misalnya: membangun 
rumah, membuat jalan baru, 
menanam dan memanen  tanaman 
tembakau. Upacara adat yang ke 
tiga  berhubungan  dengan  peristiwa  
tertentu,  misal:  bersih desa,  saparan, 
ruwahan, sawalan, kupatan, dan  
suran. Upacara adat, dikatakan oleh 
Bastomi (1992: 1) sebagai upacara 
yang berhubungan dengan  suatu  
masyarakat,  dapat berupa  kegiatan  
manusia  dalam  hidup  bermasyarakat, 
didorong  oleh  hasrat  untuk  
memperoleh  ketentraman  batin  
atau  mencari keselamatan dengan 
memenuhi tata cara yang ditradisikan 
di dalam  masyarakat.

Menurut Koentjaraningrat (1979: 
341) upacara tradisi digolongkan 
menjadi 4 jenis, sesuai dengan 

Persiapan upacara tradisi Nyadran Desa 
Foto: Panggah A. Putranto, 2014

1     Dosen Seni Rupa di Fakultas Ilmu Pendidikan, Universitas Negeri Semarang. Tinggal di Semarang. deni.setiawan@mail.unnes.ac.id.
2     Pengamat Budaya Jawa, tinggal di Kwadungan Wonotirto Temanggung Jawa Tengah. panggahadi@gmail.com.



21

Edisi 2/2017 | matajendela

penghuni planet bumi. Selanjutnya, 
dikenal pula pisungsung yang artinya 
persembahan. Dalam konteks ini, 
pisungsung lebih difokuskan kepada 
eksistensi supernatural being, misalnya: 
ancesters atau ancient spirit (leluhur), 
yaitu orang-orang yang hidup di 
dimensi abadi. Pisungsung merupakan 
wujud ekspresi nyata tentang bakti 
kepada para leluhur, dalam wujud 
suatu persembahan. Pisungsung 
tidak terbatas benda fisik, dapat 
berwujud persembahan melalui lisan 
misalnya: doa, ucapan terimakasih, 
ucapan sembah pangabekti, hingga 
persembahan berupa tindakan nyata, 
seperti: ziarah kubur, nyekar, ritual 
menghaturkan aneka ragam uborampe 
untuk pisungsung, dan membersihkan 
pusara (sabdalangit.wordpress.com).

Bagi  sebagian masyarakat Kwadungan,  
mempercayai ritual  tradisi  
merupakan tuntutan  yang  diyakini 
akan mendatangkan keberuntungan, 
keselamatan, dan keberkahan terkait 
dengan satu proses atau tindakan 
dalam kehidupan. Bentuk dan wujud 
penghormatan yang dilakukan  
masyarakat dengan  memberikan  
persembahan dan sesajian melalui 
acara slametan (selamatan). Masyarakat 
Kwadungan melakukan selamatan  
melalui pelaksanaan ritual  tradisi 
nyekar  pundhen  Nyai  Rantamsari.  
Ritual  tradisi  nyekar  pundhen  
Nyai Rantamsari  pada hakikatnya 
dipercaya sebagai upacara adat yang 
dianggap dapat menjadi sarana  
untuk  menghormati  leluhur  di  
desa  tersebut  dan menyingkirkan 
malapetaka, serta mendatangkan 
keselamatan. Ritual  merupakan  
suatu  bentuk  upacara  adat  yang  
berhubungan dengan beberapa  

peristiwa atau kejadian dalam 
kehidupan sehari-hari, yaitu: selamatan 
dalam rangka lingkaran hidup 
seseorang, seperti: selamatan hamil 
tujuh bulan, kelahiran, kematian, dan 
saat-saat setelah kematian; selamatan 
yang berkaitan dengan bersih desa, 
penggarapan lahan pertanian, 
dan pascapanen; selamatan yang 
berhubungan dengan hari-hari dan 
bulan-bulan besar Islam; selamatan 
saat tidak tertentu, yang berkenaan 
dengan kejadian-kejadian, seperti: 
menempati rumah baru, menolak 
bahaya, dan hajat.

Secara umum dikenal tiga macam 
sesajen, yaitu: bancakan, suatu sesaji 
yang ditujukan untuk sedekah kepada 
sesama manusia, dalam rangka ritual 
syukuran, ritual selamatan, atau ritual 
doa permohonan. Sedekah merupakan 
cara terbaik untuk memantaskan diri 
menjadi orang yang layak menerima 
anugerah. Bancakan dibuat untuk 
dibagi-bagikan, kemudian dimakan 
oleh orang.  Bancakan biasanya dibuat 
dengan aneka rasa yang enak di lidah 
dan berupa hidangan khusus untuk 
menimbulkan selera makan. Selain 
bancakan, dikenal pula istilah bebono 
atau pengorbanan atau kurban. Bebono 
juga merupakan konsep sedekah, 
kepada seluruh makhluk sesama 
penghuni planet bumi. Manusia yang  
memiliki kesadaran kosmologis, akan 
memaklumi bahwa hidup di alam 
dunia selalu berdampingan dengan 
beraneka ragam makhluk hidup, 
baik kasat mata, maupun yang tidak 
kasat mata. Bebono tidak lain untuk 
mewujudkan rasa menghormati, 
menghargai, rasa syukur dan sebagai 
ekspresi sikap welas asih secara 
nyata kepada seluruh makhluk 

kepercayaan, ditandai  oleh  sifat  
khusus, menimbulkan  rasa  hormat  
yang  luhur  dalam  arti  merupakan  
pengalaman  suci. Pengalaman tersebut 
mencakup segala sesuatu yang dibuat 
dan dipergunakan oleh manusia 
untuk menyatakan hubungan dengan 
alam transendental, aplikasinya 
berupa  suguh  pada  dhanyang /sing 
mbahureksa desa.

Kisah Leluhur Kwadungan: Nyai 
Rantamsari
Nyai Rantamsari  merupakan  leluhur 
Desa Wonotirto yang dipercaya oleh 
masyarakat sebagai sing mbahureksa 
atau penjaga lingkungan sekitar. Nyai 
Rantamsari  adalah seorang puteri  
di  zaman  Kerajaan  Demak. Nyai  
Rantamsari  adalah  seorang  puteri  
saudagar  yang  mempunyai penyakit  
kebutaan  pada  matanya.  Pada suatu  
hari  ayah  sang  puteri  berkelana 
mencari  obat  untuk  putrinya,  
tanpa  disengaja  bertemu  dengan  
seorang  pemuda bernama Joko 
Teguh. Joko Teguh adalah seorang 
wali yang membuka daerah Kedu, 
dikenal dengan nama Ki Ageng Kedu 
Makukuhan (1471-1497), murid dari 
Sunan Kudus dan Sunan Kalijaga. 
Joko Teguh mampu menyembuhkan  
sakit sang  putri dan  diperbolehkan 
meminta apa saja yang diinginkan. 
Joko meminta kuda sembrani dan sang 
puteri dijadikan istri.

Nyai  Rantamsari  dan  Ki  Ageng 
Makukuhan  berkelana di daereh 
Kedu untuk menyebarkan agama 
Islam. Selama penyebaran agama 
Islam, Nyai Rantamsari tidak selalu 
bersama Ki Ageng  Makukuhan.  
Ketika dalam  penyebaran  agama  



22

kehidupan  sehari- hari,  serta sebagai 
rasa hormat menghormati antar sesama 
mahkluk hidup di dunia. Maksud 
sesaji adalah untuk mendukung 
kepercayaan masyarakat terhadap 
adanya kekuatan  makhluk-makhluk  
halus,  lelembut, demit, jin  yang 
berdiam di  tempat-tempat  tertentu,  
agar  tidak  mengganggu  keselamatan,  
ketentraman,  dan kebahagiaan 
keluarga yang bersangkutan. Atau 
sebaliknya, untuk meminta berkah 
dan perlindungan dari sing mbahureksa  
(Herusatoto,  2001: 91).

Sesajian  yang  digunakan  dan  
dibawa  ke  pundhen,  yaitu:  kembang 
wangi,  kemenyan,  rokok,  dan  uang  
dengan  jumlah  nominal  tertentu,  
sedangkan sesajian  yang diletakkan 
di rumah,  yaitu:  sega golong, wedang 
jembawuk dan kopi, wedang teh legi, 
dan  wedang  salam. Sesaji tersebut 
ditempatkan di  rumah juru kunci dan 
rumah Mbah Suwarno selaku sesepuh 
desa. Pelaksanaan  tradisi  dimulai  
pada  pukul  20.00  WIB,  dimulai  
oleh  Mbah  Mulyono  selaku  juru  
kunci  pundhen.  Juru  kunci  memulai 
dengan  membakar  menyan  yang  
telah  diramal  doa.  Setelah  kemenyan  
dibakar, Mbah Mulyono dan para  
pelaku   ritual  membaca doa  yang 
dipimpin oleh juru kunci. Sesudah 
membaca doa, para pelaku melakukan 
tirakatan di paseban  yang berada di 
pundhen.

Adanya  rasa  hormat  kepada  
sang  leluhur  memunculkan  
suatu  kebijakan-kebijakan  berupa  
sikap,  ide  atau  gagasan  untuk  
menghidupkan  tradisi  guna 
menjawab berbagai masalah yang 
terjadi pada masyarakat Wonotirto. 

Islam, Nyai Rantamsari beristirahat di 
sebuah mata air yang bernama Tukji 
atau Tuk Ajining Diri, di tempat itu 
juga terdapat pohon beringin besar 
dan lebat daunnya,  dari sinilah awal 
mbabat alas  atau  mbubak desa  yang 
diyakini sampai saat ini dikenal 
dengan  Dusun Kwadungan Desa 
Wonotirto.  Kwadungan  berarti  
kuwat dongane dan Wonotirto berarti 
hutan berlimpah air.

Tradisi Nyekar Pundhen
Tradisi nyekar pundhen dilakukan 
oleh masyarakat Kwadungan setiap 35 
hari sekali, di malam  Selasa  Kliwon  
dan  Jumat  Kliwon. Ritual tradisi  
dilaksanakan  di Pundhen  Tukji  yang  
berada  di  sebelah  selatan  Desa  
bertujuan  untuk mendoakan  leluhur  
desa,  yaitu  Nyai  Rantamsari  yang  
telah  mbubak  desa  dan menyebarkan  
agama  Islam.  Atas jasa  beliau,  maka  
warga  desa  melakukan selamatan 
tradisi  nyekar pundhen  untuk 
mendoakan Nyai Rantamsari dan 
meminta keselamatan bagi masyarakat. 
Tradisi nyekar pundhen dengan sesajian 
rutin diadakan setiap  bulan  Rejeb, 
merupakan  sarana perwujudan 
rasa syukur  warga  Kwadungan  
kepada  Tuhan Yang Maha Esa, 
atas  pertolongan  dan  keselamatan  
warga,  dikabulkan hajatnya, 
serta  permohonan  ketika  musim 
tembakau, agar  diberikan  tanaman  
yang  subur, dapat  memanen  hasil  
yang melimpah, dan harga jual yang 
tinggi. Nyekar  pundhen  adalah  
sarana untuk  berdoa  dan  meminta  
kemakmuran,  keselamatan   kepada  
Tuhan  agar terhindar  dari  musibah.  
Nyekar  pundhen  juga  sebagai  
permohonan  untuk ketentraman  
masyarakat  Desa  Wonotirto  dalam  

Kebijakan-kebijakan berupa sikap, ide 
atau gagasan tersebut direalisasikan 
dalam bentuk  upacara  tradisi  
nyekar  pundhen  sebagai  wujud  
penghormatan  warga Wonotirto  
kepada  Nyai  Rantamsari,  meminta  
keselamatan  dalam  kehidupan sehari-
hari,  meminta  hasil  panen  yang  
melimpah, serta  sebagai  pelindung  
agar terhindar  dari  musibah  yang  
dikarenakan  owah  gingsire  zaman  
atau  perubahan zaman. Pelaksanaan  
tradisi  nyekar  pundhen  mendapatkan 
pengaruh dari kebudayaan Islam 
yang berkembang di Jawa, khususnya 
Wonotirto. Pengaruh  Islam  memiliki 
andil  yang kuat dalam pelaksanaan  
nyekar pundhen. Di dalam agama Islam 
memiliki budaya untuk mendo’akan 
orang yang  telah  meninggal, 
dilakukan mengirimkan do’a ketika 7 
hari, 40 hari, 100 hari, dan 1000 hari. 
Budaya  Islam Jawa juga mengajarkan 
tradisi  ziarah kubur. Nyekar  pundhen  
berarti  mengirimkan  do’a. Sejarah 
nyekar  pundhen berkaitan  dengan  
kebudayaan  Islam  yang  berkembang  
di  Jawa.  

Tradisi Nyadran Desa dan Kesenian 
Sandhul
Tradisi nyadran desa (nyadran  berasal 
dari kata  sraddha  berarti  selamatan 
di Bulan  Ruwah)  dan  kesenian 
Sandhul dilakukan setiap bulan  Rejeb, 
berkaitan erat dengan tradisi  nyekar 
pundhen  yang rutin diadakan sebagai 
selamatan  desa. Akan tetapi  tradisi  
nyadran dilakukan warga Kwadungan 
pada bulan Rejeb, sudah menjadi 
tradisi turun temurun dilakukan 
oleh warga, sekaligus menjadi 
panyuwunan dari Nyai Rantamsari 
yang dilaksanakan setiap hari Jumat, 
jam  tujuh pagi. Jatuhnya pelaksanaan 



23

Edisi 2/2017 | matajendela

1. Sega  golong
Golong  Malaikat Kasim adalah 
salah satu simbol dari pelengkap 
sesaji upacara  tradisi nyekar.  
Golong merupakan bagian dari 
pelengkap sesajian yang dibuat  
dengan  menggunakan bahan  baku  
beras. Beras dibersihkan dengan 
air, kemudian dimasak seperti 
menanak nasi. Setelah beras masak, 
lalu ditunggu panasnya berkurang 
dan dibentuk seperti bucu,  tetapi  
ukurannya  lebih  kecil di atas piring. 
Pembuatan golong sebagai do’a 
agar diberikan kesempurnaan yang 
ditujukan kepada Malaikat Kasim. 
Sega golong  dibuat  menggunakan  
nasi  yang telah dimasak, dibentuk 
menyerupai gunungan ditempatkan di 
piring sebagai wadahnya.

2. Wedang  jembawuk dan Wedang kopi 
pait
Wedang  jembawuk  adalah minuman 
terbuat dari kopi dan air santan 
yang  dicampur  dan  diseduh  
menggunakan  air  panas,  maknanya  
adalah perwujudan  rasa  susah  pada  
manusia.

3. Wedang teh legi
Salah satu sesaji dalam upacara 
tradisi yang pembuatannya  
menggunakan  teh  dan  air  panas, 
diseduh  menggunaakan gelas. Proses 
pembuatan sesaji harus menggunakan 
teh yang masih  berbentuk daun, tidak 
boleh  menggunakan  teh  kemasan 
atau teh seduhan.

4. Wedang salam
Wedang  salam  digunakan dalam 
sesaji  upacara nyekar pundhen. Proses 
pembuatannya  menggunakan  daun  
salam  satu  lembar diseduh di dalam 
gelas menggunakan air panas.

5. Udud dan Uang
Rokok yang digunakan untuk sesaji 
dalam ritual  upacara berupa rokok 
filter atau kretek tergantung dari 
pelaku ritual. Sesaji  dilengkapi  
dengan  saksi.  Saksi  berupa  rokok  
dan uang  yang berjumlah  ganjil  dari  
Rp.1.100,  berlaku  kelipatannya  yang  
disertakan  bersama dengan bunga dan 
kemenyan.

6. Kemenyan dan Kembang Wangi
Bunga yang digunakan dalam  upacara  
tradisi nyekar  adalah  kembang wangi, 
antara  lain:  bunga  mawar  merah  
dan  putih,  bunga  melati,  bunga  
kenanga,  daun pandan, bunga kanthil.  
Kembang  wangi  sebelumnya telah 
disiapkan di rumah para pelaku tradisi 
yang diperoleh dari pasar.

Fungsi dan Makna Sesajian bagi 
Masyarakat Gunung Sumbing
Fungsi spiritual dalam pelaksanaan 
upacara  tradisional nyekar pundhen 
berhubungan dengan  pemujaan  
manusia untuk memohon keselamatan 
pada leluhur, roh halus atau Tuhannya. 
Tradisi  nyekar pundhen merupakan 
sarana meminta kepada Tuhan Yang 
Maha  Esa.  Baik  meminta rejeki, 
keselamatan, jabatan, atau permintaan 
lain, dengan mengirimkan do’a 
kepada Nyai Rantamsari.  Tradisi ini 
merupakan sarana mengucap syukur 
segenap masyarakat Desa Wonotirto 
kepada Tuhan yang memberikan 
anugerah berupa rezeki, ketenteraman, 
dan keselamatan. Nyekar pundhen 
juga  bertujuan agar saling  hormat-
menghormati antarsesama mahkluk 
hidup di dunia.  Nyekar pundhen  
dapat memberikan rasa ketentraman 
bagi masyarakat Desa Wonotirto dan 
sekitarnya.

pada hari Jumat, dilihat dari umur 
lurah,  jika berumur muda  maka 
jatuh pada Jumat Legi, tetapi jika 
berumur tua jatuh pada Jumat Wage. 
Penentuan hari pasaran pada  nyadran  
desa bersumber atas ketentuan dari 
Nyai Rantamsari. Tradisi  kesenian 
sandhul dilaksanakan pada bulan 
Rejeb, dilaksanakan setelah  sholat 
Jum’at, berlangsung sampai  malam  
hari. Sandhul menceritakan tentang 
perputaran  zaman,  babad-babad  sarat 
akan tuntunan  hidup  dan nilai-nilai  
luhur.  Sandhul merupakan kesenian 
peninggalan leluhur, pelaksanaannya 
berlangsung secara sakral.

Masyarakat Kwadungan menggunakan 
kesenian sandhul sebagai sarana untuk 
menyampaikan pesan religi atau 
keagamaan. Selain  menyampaikan 
hal-hal yang baik, juga menyampaikan 
adegan-adegan yang dilarang dalam 
agama,  misalnya: main perempuan, 
berjudi dan mengadu ayam. 
Pementasan kesenian sandhul terdiri 
atas empat babak, yaitu: badhut ngarep, 
badhut  tengah, badhut sunthi, Ki Haji 
Sandhul.  Di tengah-tengah panggung 
terdapat sebuah oncor/senthir dengan 
kayu sebagai penyangga, sekaligus 
sebagai titik pusat pementasan atau 
pusat perhatian. Pelaksanaan kesenian 
sandhul dilaksanakan di perempatan 
dusun.

Sesajian dalam Nyekar Pundhen
Sega  golong,  wedang  jembawuk,  
wedang kopi pait, wedang teh legi, 
dan wedang putih salam,  merupakan  
sesaji  yang  dipersiapkan  dalam  ritual 
tradisi nyekar pundhen hari Selasa dan 
Jumat Kliwon.



24

pendukungnya. Masyarakat Desa  
Wonotirto sebagai fungsi  pelestari  
tradisi,  masih  tetap melaksanakan  
Tradisi  nyekar  pundhen, mempunyai 
dampak  yang  bagus  dalam  
masyarakat  baik  dari  segi  spiritual, 
ekonomi, dan sosial. Tradisi nyekar 
pundhen dipandang baik di masyarakat 
dan memiliki nilai kebaikan.

Beberapa makna sesajian bagi 
masyarakat Kwadungan Desa 
Wonotirto di Gunung Sumbing, 
diuraikan sebagai berikut.

Sega golong
Golong Malaikat Kasim merupakan 
bagian dari pelengkap sesajian yang 
dibuat untuk  upacara tradisi nyekar. 
Golong berfungsi sebagai tanda 
penghormatan kepada yang membagi 
rezeki. Dengan diberikannya golong 
ini, diharapkan akan memberikan 
kesempurnaan terhadap do’a yang 
diharapkan oleh masyarakat Desa 
Wonotirto. Diberi nama Golong 
Malaikat Kasim sebagai salah satu 
penghormatan kepada Malaikat Kasim. 
Malaikat Kasim, konon menjadi salah 
satu pembagi rezrki dari kepercayaan 
para sesepuh dan  masyarakat  Desa 
Wonotirto,  mistis  yang sudah turun-
temurun dan menjadi kepercayaan. 

Golong mempunyai tujuan agar 
Sang Pembagi Rezeki, membagikan 
rezeki yang melimpah, terutama hasil 
pertanian tembakau.

Golong yang dibuat ini bertujuan 
untuk permohonan doa kepada sang 
penjaga yang dipercaya berkuasa, 
menjaga baik dan buruk di Desa 
Wonotirto. Golong merupakan sebuah 
doa yang ditunjukkan dengan suatu 
simbol. Semua simbol-simbol dibuat 
oleh masyarakat Desa Wonotirto 
bertujuan untuk berdo’a agar diberikan 
sesuatu yang terbaik dalam pertanian 
tembakau. Golong  mempunyai makna 

Fungsi  sosial  berkaitan  dengan  
interaksi  atau hubungan  antara  
manusia  dengan  manusia.  Pada  
tradisi nyekar pundhen dapat 
digunakan sebagai media interaksi 
antara sesama manusia. Interaksi 
yang terjalin selama  pelaksanaan  
nyekar  pundhen  secara  langsung  
dapat  mempererat  tali persaudaraan,  
kegotongroyongan  dan  kebersamaan  
antarwarga. Tradisi  nyekar pundhen  
berfungsi sebagai sarana meningkatkan 
hubungan sosial dan menjadi ajang 
silaturahmi antarwarga masyarakat. 
Warga yang menghadiri nyekar 
pundhen berasal dari Desa Wonotirto 
dan  sekitarnya, terkadang  terdapat 
warga yang  datang dari  jauh, luar 
Temanggung.  Kontak  sosial  yang 
terjadi saat mengikuti pelaksanakan 
nyekar pundhen menggambarkan rasa 
kebersamaan dan  persaudaraan warga 
tanpa membedakan status sosial dan 
ekonomi.

Pelaksanaan  tradisi nyekar pundhen 
berfungsi sebagai sarana untuk 
melestarikan tradisi.  Fungsi ini erat 
hubungannya dengan  pelestarian, 
perlindungan terhadap adat kebiasaan 
yang  sudah dilaksanakan turun-
temurun dari nenek  moyang  dan  
masih  dilaksanakan  oleh  masyarakat  

Sega Golong di piring

Kopi Pait dan Wedang Jembawuk

Teh legi

Wedang Salam.
Foto: Panggah A. Putranto, 2014



25

Edisi 2/2017 | matajendela

rahim sang ibu, manusia dibayang-
bayangi oleh Naga Kala atau bahaya. 
Ketika manusia telah lahir, maka harus 
berhati-hati pula karena segala penjuru 
mata angin selalu ada Naga Kala 
(Doyodipuro, 2005:580). Oleh karena 
itu, manusia memiliki ancaman bahaya 
pada waktu, hari, minggu, bulan dan 
tahun tertentu, sehingga manusia 
berusaha untuk meminta keselamatan 
dengan menggunakan sego golong. 
Perlambangan untuk mengumpulkan 
hari, minggu, bulan dan tahun, 
kemudian hari yang digunakan untuk 
ritual, sehingga yang bersangkutan 
diberikan keselamatan atas semua 
waktu tersebut.

Wedang  jembawuk dan Wedang 
kopi pait
Wedang  jembawuk  adalah  minuman  
terbuat dari kopi dan air santan yang 
dicampur, bermakna perwujudan 
rasa susah pada manusia. Manusia 
diharapkan selalu ingat kepada Sang 
Pencipta agar selalu diberi jalan dan 
kemudahan ketika dalam kehidupan di 
dunia. 

Wedang teh legi
Wedang teh legi bermakna perwujudan  
rasa  senang. Pembuatan wedang teh 
legi harus  menggunakan dengan teh 

berdaun, tidak boleh menggunakan  
teh  celup. Hal ini mengandung  
makna, bahwa kehidupan manis di 
dunia tidak lepas dari penderitaan dan 
kesengsaraan, untuk mendapatkan 
kebahagiaan harus berjuang untuk 
mendapatkan manisnya dunia.

Wedang salam
Wedang salam bermakna perwujudan  
memberi salam dengan rasa yang suci 
tulus ikhlas dari hati terdalam.

Udud dan Uang
Rokok  mempunyai  fungsi ditujukan  
kepada  makhluk  halus  atau  para  
leluhur  laki- laki  dengan  tujuan  agar 
ngeses. Rokok  dalam  sajen  digunakan  
sebagai  persembahan  kepada  
makhluk  yang tidak  lelihatan,  
diharapkan  apabila  makhluk  halus  
itu  laki-laki agar ududa. Uang  
merupakan  sesaji  yang   digunakan  
sebagai  pelengkap,  uang  yang 
digunakan  juga  tergantung  dari  
pelaku  besarnya  nominal  seikhlasnya  
dari  sang pelaku   yang  meminta  
permintaan  khusus. Menurut Suhardi 
(1997: 65) uang dimaknai sebagai 
ucapan terimakasih kepada kaum 
yang telah menyampaikan tujuan dari 
sesaji, dan juga terimakasih kepada 
semua pihak. Uang  merupakan  

sebagai tanda syukur yang diucapkan 
kepada sang  mbahurekso di Desa  
Wonotirto.

Berdasarkan pengamatan Shelia 
Windya Sari, pada ritual tingkeban 
misalnya, nasi golong dibuat berjumlah 
9 dan diwadahi menggunakan daun 
pisang. Golong  berasal dari kata 
gemolong  (menyatu),  diartikan  agar  
sesama  manusia  mampu  rukun 
menjadi satu. Golong di daun pisang 
perlambang tidak kotor dan tetap 
bersih. Demikian halnya dengan 
manusia,  diharapkan  memiliki  watak  
bersih,  tidak  banyak bertingkah  
aneh.  Jumlah 9 dimaksudkan  
untuk memuliakan  9  Wali,  yang  
menunjukkan  bahwa  Islam  telah 
terimplementasi dalam adat Jawa. 
Golong atau nasi  yang  dikepal-kepal  
melambangkan  tekat  bulat  dalam  
menggapai sesuatu.

Menurut pengamatan Annisaul 
Dzikrun Ni’mah di wilayah Gunung 
Kelud, sego golong yang berjumlah 7, 
bermakna menyatukan 7 hari, tujuh 
malam, lima pasaran, tiga puluh 
hari, dua belas bulan, empat minggu, 
tepatnya di hari itu (Minggu Pon). 
Sego golong bermakna kemajemukan 
waktu dan hari. Sejak masih dalam 



26

yang menebar  memberikan  rasa  
tenang, meningkatkan kesabaran, 
dan keheningan  dalam  berpikir  
dan  bertindak.  Keharuman 
memberikan rasa tenteram  dan  
rasa  menyenangkan  bagi  yang  
menciumnya. Orang hidup di 
dunia  ini,  hendaknya  menebarkan  
aroma  harum,  seperti  harumnya  
bunga pudhak. Harumnya nama 
baik manusia sepanjang masa dan 
selalu dikenang, hanya  dapat  
diperoleh dengan perilaku nyata yang 
memberikan kebaikan terhadap sesama 
dan lingkungannya.

Ritual Nyekar Pundhen: Akulturasi 
Budaya Jawa dan Islam
Nyekar pundhen dalam konteks 
budaya Islam terkait dengan ziarah 
kubur. Akuluturasi budaya  ini dapat 
dibuktikan pula dengan mengamati 
do’a-do’a yang diucapkan selama 
prosesi pelaksanaan. Ziarah kubur 
dalam konteks Islam, merupakan cara 
yang dilakukan dengan mengunjungi 
kuburan, dalam rangka mengirim do’a 
kepada sanak kerabat. Nyekar pundhen 
merupakan bagian dari prosesi ngintun 
do’a kepada para leluhur desa. Peziarah 
pundhen atau Nyai Rantamsari 
datang membawa kembang wangi dan 
menyan. Kembang wangi dibungkus 
menggunakan daun pisang, yang 
berisikan bunga Mawar merah, Mawar 
putih, bunga Kenanga, daun pandan, 
dan bunga Kanthil.
Sebelum  acara dimulai warga 
yang telah  datang terlebih dahulu 
menunggu di dalam  ruangan   
pundhen.  Sembari  menunggu  warga  
bergantian  menghampiri juru  kunci, 
guna menyerahkan  kembang wangi  
dan menyan, serta menyampaikan 

maksud  dan  harapannya  kepada  
juru  kunci. Sebelum melaksanakan 
prosesi nyekar pundhen juru kunci  
terlebih  dahulu  membakar menyan 
yang dibawa oleh warga. Setelah 
menyan dibakar kemudian dilanjutkan 
dengan pembacaaan do’a. Juru kunci  
menjadi imam dalam pembacaan  do’a, 
diikuti oleh warga yang datang, untuk  
mendo’akan  Nyai  Rantamsari.
Urutan berdo’a dimulai dengan di 
awali dan mengirimkan surat Al 
Fatihah kepada beberapa nama, 
yaitu: Syekh Abdul Qodir Al Jaelani, 
Ki Ageng Makukuhan, dan Nyai 
Rantamsari. Setelah itu secara 
berurutan membaca Surat Al Ikhlas, 
Al Falaq, An-Naas, Al Baqarah 1-5, Al 
Baqarah 163 (Ayat Kursi), diteruskan 
dengan zikir La illaaha illaallahu 33X, 
Subhaballahu 33X, Allhamdulillahi 
33X, dan Allahu Akbar 33X. Pada 
tahap akhir ditutup dengan do’a 
sebagai berikut.
“Assalamu’alaikum warohmatullahi 
wabarakatuh, A’udzubilllahhimina
nyatonirrajim,  Allahumma  shalli  
‘ala  sayidina muhammadiwa’ala  
sayyidina  Muhammad,  sayidil  
awwalina  waakhririna wasalim  
warodiyallahu  ta’ala  rasulillahhi  
shalallahu’alaihi  wassalam ajma’in. 
Bismillahirakhmanirrakhin, 
Alhamdulullahirabbil ‘alamin, 
khamdan syakirin,  khamdan  na’’imin,  
khamdan  yuwafi  ni’amahu  wayukhafi 
ummayiddah,  Allahumma  shalli  
‘ala  sayyidina  Muhammad,  wa’ala  
ali sayyidina Muhammad, shalatan 
tunjina biha min jamingil ahwa li wal 
affwat, wataqdhilana  biha  jami’al  
hajat,  watarfa’una  biha  aqsal  ghayat,  
min  ja’il khairati  fil  kayati   wa  
ba’’dal  mamat.  Allahummah  dini  

sesaji  yang mempunyai makna untuk 
melancarkan dan mendatangkan 
rezeki, sesaji uang juga digunakan  
sebagai pelengkap dalam  memberikan  
sesaji,  jika  ada  sesajen  yang kurang.

Kembang Wangi dan Menyan
Menyan memiliki makna sebagai  
wewangian.  Kemenyan  memiliki 
makna  jika  akan  berdo’a  atau 
menghadap  Tuhan  Yang  Maha  
Esa  manusia  harus  dalam  kondisi  
yang  suci. Menyan juga bermakna 
sebagai pembakar sifat-sifat jelek 
di dalam hati manusia.  Kembang 
wangi  memiliki makna sebagai sarana 
memohon keselamatan dengan  tulus, 
mengagungkan  nama  Tuhan, serta  
selalu  mengingat jasa para  leluhur.  
Selain itu, sebagai pedoman  untuk  
manusia agar  menjalankan kehidupan  
dengan  baik.  Kembang  wangi  terdiri  
dari  bunga  mawar,  bunga
kenanga,  bunga  kanthil,  dan  daun  
pandan.  Masing-masing bunga 
mempunyai makna simbolik sebagai 
berikut.
a. Bunga  mawar  memiliki  makna  
awar-awar  ben  tawar, yang artinya 
sebagai simbol ketulusan atau 
keikhlasan dalam  menjalani  niat  
menjalankan  nyekar pundhen
b. Bunga  kenanga  memiliki  makna  
mengenang,  artinya  sebagai  simbol 
selalu  mengenang  dan  mengingat  
apa  yang  leluhur  berikan  dengan  
cara bersyukur.
c. Bunga kanthil memiliki makna 
kumanthil kanthil, artinya sebagai 
simbol selalu mengingat peringatan-
peringatan dari para leluhur agar selalu 
menjadi pedoman dalam kehidupan.
d. Daun  pandan  memiliki  makna  
keharuman, artinya  keharuman  



27

Edisi 2/2017 | matajendela

menuju paseban  untuk  melakukan 
tirakat sesuai petunjuk juru kunci.

Berdasarkan perilaku ziarah 
kubur dan do’a yang diucapkan, 
menunjukkan pengaruh Islam yang 
sangat kental. Perilaku dan do’a cara 
Islam ini didorong oleh keadaan 
Nyi Rantanmsari yang dipercayai 
oleh masyarakat dan berdasarkan 
pengetahuan turun temurun adalah 
beragama Islam. Hal tersebut 
diperkuat pula oleh para peziarah dan 
juru kunci pundhen yang beragama 
Islam. Juru kunci sering menyebutkan 
agama yang dianutnya adalah Islam 
Kejawen. Tradisi kejawen memiliki 
keyakinan bahwa segala sesuatu di 
dunia pada hakikatnya adalah satu atau 
merupakan kesatuan hidup. Tradisi  
kejawen  memandang  kehidupan  
manusia  selalu  terpaut erat dalam 
kosmos alam  raya. Dengan demikian, 
kehidupan  manusia  merupakan 
suatu perjalanan yang penuh dengan 
pengalaman-pengalaman religius. Bagi  
masyarakat Kwadungan, percaya  atau  
yakin  terhadap  tradisi  merupakan 
perilaku yang  mendatangkan 
keberuntungan dan keselamatan  
dalam menjalani  proses  kehidupan.  
Hal  tersebut  juga merupakan  bentuk  
dan  wujud penghormatan  yang  
dilakukan  dengan  memberikan  
persembahan.

Ziarah kubur dan nyekar pundhen, 
merupakan sebuah pemikiran, 
kebudayaan, dan bentuk ideologi 
yang diwariskan. Ideologi pikir para 
peziarah pundhen, atau pelestari 
budaya tradisional semacam sandhul, 
dapat terbentuk berdasarkan kondisi 
alam, sosial, budaya, politik lokal, 

fiman  Hadhaiit, wa’afini fiman ‘afait, 
watawallani fii man tawalait, wabarikli 
fii maa a’toit, waqini birakhgmatika 
syarroma qodhoit, fainnaka taqdhi wala 
yuqdha ‘alaik, wainnahu layadhilluman 
‘afait, wala ya’izzuman ‘adait, tabarak 
tarabbbana wata’alait, walakal  
khamdu ‘ala ma qodhoit,  astaghfiruka 
wa atubu ilaik, washalallahu ‘ala 
sayyidina  muhammadin  nabiyyil  
ummmiyyil,  wa’ala alihi washakhbihi 
wasallam. Allahumma inna  nasaluka 
shalaamatan fiddiini wal’aafiyatna  
fil  jasadi  wa  ziyaadatan fil ‘ilmi  
wabaraakatan  firrizqi  wa taubatan 
qablal maut, warahmatan ‘indal maut, 
wamaghfiratan ba’dal maut. Allahumma 
hawwin ‘alainaa fii sakaraatil mauti 
wannajaata minannaari wal ‘afwa  
indal  hisaab.  Rabbana  laa  tuzig  
qulubana,  ba’daid  hadaitana, 
wahablana,  miladunka  rakhmah,  
innaka  antal  wah hab.  Rabbanaa  
aatinaa fiddunyaa  hasanataw  wafil 
aakhirati  hasanataw  waqinaa 
‘adzaabannar. Washalallahu’ala 
sayyidina Muhammad wa’ala sayyidina  
Muhammad, subkhana  rabbika  rabbil 
‘izzati ‘ammayasifun, wasalamun ‘alal 
mursalim, walkhamdumdulilahirabbil’
alamin”.

Setelah  selesai  pembacaan  do’a , 
warga  secara  bergantian  mendekati 
tempat  juru  kunci  membakar  
kemenyan, dan   berdoa  secara  
bergantian  untuk keselamatan  dan  
memohon  agar  apa dido’akan dan  di 
harapkan  dapat terkabulkan. Setelah 
berdo’a warga melakukan ngukup 
kukus  kemenyan dengan maksud agar  
doa  yang  dipanjatkan  merasuk  ke  
dalam  tubuh.   Setelah  selesai  berdo’a 
kemudian warga beralih  tempat 

dan pendidikan. Ideologi ini, dalam 
konteks kajian sosial, sangat dekat 
dengan “budaya”, menunjukkan 
koherensi yang berarti, bahwa sebuah 
ideologi dapat dirumuskan sebagai 
seperangkat proposisi saling terkait. 
Ideologi adalah bagian dari budaya 
yang bersangkutan, representasi 
dari sosial dan komitmen terhadap 
nilai-nilai pusat. Althusser  (1977) 
berpendapat ideologi dibuat sebagai 
bagian dari proses sejarah dengan 
cara merekonstruksi, pada bagian luar 
intensionalitas siapa pun. Selain itu, 
ideologi disebarkan oleh apa yang 
disebut “aparatur negara ideologis” 
seperti: keluarga, gereja, sekolah 
dan berbagai bentuk ritual. Dalam 
masyarakat modern pembentukan 
ideologi pada seseorang, sekolah dan 
keluarga paling penting, termasuk 
adalah peran agama (Barnard and 
Spencer, 1996: 369-370).

Akulturasi budaya Islam dan Jawa 
diwariskan secara turun temurun. 
Menurut Edward Tylor, akulturasi 
ini wujud dari pengetahuan bersama 
antara anggota kelompok. Ini berarti, 
budaya ditransmisikan antargenerasi 
melalui penggunaan simbol-simbol, 
bahasa, sistem pengetahuan, dan 
proses budaya. Budaya tidak terbatas 
pada “budaya tinggi”, seni, pakaian, 
tetapi mencakup domain yang luas 
dari pengalaman manusia (Moore, 
2009: 3). Cara-cara seperti: ziarah 
kubur, merupakan perwujudan 
kebudayaan yang diwariskan secara 
turun temurun.

Contoh akulturasi lainnya, antara 
budaya Islam dan Jawa dapat dilihat 
pada tradisi suran di Magelang. 



28

tradisi  nyekar  pundhen, tercermin  
dalam  prosesi  dan  fungsi  upacara.

Pelaksanaan  ritual tradisi nyekar 
pundhen  mempunyai  makna  
terhadap Tuhan  Yang  Maha  Esa,  
dalam  pelaksanaannya masyarakat 
memohon supaya dalam kehidupan 
sehari-hari  diberikan  kemudahan,  
kelancaran  dalam  bertani karena 
mayoritas masyarakat Desa Wonotirto 
memiliki mata pencaharian sebagai 
petani. Selain itu juga memohon 
agar selalu diberikan keselamatan 
di dunia maupun di akhirat. Setiap 
kegiatan keagamaan seperti upacara 
tradisi dan selamatan  mempunyai 
nilai-nilai yang diwujudkan melalui 
bentuk-bentuk, atau simbol-simbol 
yang  digunakan dalam  upacara  
tradisional. Simbol-simbol dalam 
pelaksanaan upacara tradisi  berperan  
sebagai  media  untuk  menunjukkan 
secara tidak langsung  maksud  dan  
tujuan  tradisi  kepada masyarakat 
pendukungnya. Pada simbol-simbol 
terdapat petunjuk-petunjuk dari para 
leluhur yang ditujukan bagi anak cucu 
keturunannya, terkandung pula nilai 
luhur untuk  mempertahankan budaya 
dengan  cara melestarikannya.

Upacara tradisi nyekar pundhen 
dimaksudkan untuk mengenang para 
sesepuh dan Nyai  Rantamsari  yang  
telah  mbubak alas dan  telah  berjasa  
bagi masyarakat Desa Wonotirto. 
Upacara tradisi nyekar pundhen 
bertujuan mengenang jasa Nyai 
Rantamsari, meminta perlindungan 
dan keselamatan bagi seluruh warga 
desa. Masyarakat percaya, jika selalu 
melaksanakan upacara  tradisi, akan  
diberi  keselamatan  dan  berkah.  

Sesaji untuk perayaan suran  yang 
berjumlah 142 macam, di antaranya:  
tumpeng tolak rasukan, tumpeng wajar, 
tumpeng rasul, tumpeng krombyong, 
tumpeng wenang, tumpeng brontok, 
tumpeng tigan dadar, golong, tukon 
pasar, palawija, palakesimpar, wedang, 
banyu saringan, rokok, klembak, 
menyan, rokok jeruk, rokok kretek, 
kinang, dan kembang. Sesaji suran 
tidak terlepas dari tradisi keluarga 
yang antara lain untuk memohon 
berkah dari Tuhan agar selalu sehat, 
memperoleh keselamatan dalam 
hidup, dimudahkan mendapatkan 
rejeki, dan tercapainya cita-cita. Tradisi 
suran dilaksanakan bertepatan dengan 
bulan purnama atau pada tanggal 
15 Sura dengan beberapa acara, di 
antaranya: pemasangan janur pada 
berbagai tempat di dusun setempat, 
acara Yasinan dan kenduri di pendopo 
padepokan, penabuhan gamelan 
sebagai gendhing caosan yang disebut 
uyon-uyon candi  di area makam 
sesepuh padepokan, makam Romo 
Yoso (antarajateng.com).

Penutup
Warga Kwadungan Desa Wonotirto 
selalu  melaksanakan  upacara tradisi  
nyekar pundhen  karena  adanya  
rasa  takut  untuk  meninggalkan  
upacara tersebut. Warga takut terjadi 
malapetaka di Desa Wonotirto. 
Ketakutan  ini  memunculkan  
suatu  kebijakan-kebijakan  berupa  
sikap,  ide atau  gagasan  untuk  
melaksanakan  upacara  tradisi  
untuk  menjawab  berbagai masalah  
yang  terjadi  pada  masyarakat.  
Kebijakan-kebijakan berupa  sikap, 
ide atau gagasan  tersebut  kemudian  
diwujudkan  dalam  bentuk upacara  

Permohonan keselamatan tersebut 
ditujukan kepada Tuhan dengan 
melalui perantara Dhanyang yang 
dianggap sebagai penunggu pundhen.

Referensi
“Kiriman Sesaji Suran dari Tutup 
Ngisor Merapi” dalam http://www.
antarajateng.com/detail/index.
php?id=70616#.Uk-ERlP5sX4

Barnard, Alan and Spencer, Jonathan 
(Eds). 1996. The Routledge Encyclopedia 
of Social and Cultural Anthropology. 
Second Edition. New York: Routledge.

Herusatoto, Budiono. 2001. 
Simbolisme dalam Budaya Jawa. 
Yogyakarta: PT. Hanindita.

https://sabdalangit.wordpress.
com/2015/04/07/mengungkap-
rahasia-sesaji-sajen/

Koentjaraningrat. 1979. Manusia 
dan Kebudayaan di Indonesia. Jakarta: 
Penerbit Djambatan.

Koentjaraningrat. 1984. Kebudayaan 
Jawa. Jakarta: Penerbit Balai Pustaka.

Moore, Jerry D. (Ed). 2009. Visions 
of Culture: An Annotated Reader. New 
York, UK: AltaMira Press.



29

Edisi 2/2017 | matajendela

Memang benar, makanan yang kita kenal 
beraneka ragam. Penyajiannya pun dibuat 
semenarik mungkin dari segi rasa, bentuk, 
dan warna. Kita juga tahu bahwa makanan 
adalah bagian dari kebudayaan yang paling 
luwes. Makanan lebih mudah ditemukan, 
dibawa, dan dinikmati dibandingkan 
benda yang lainnya. Makanan juga 
menjadi bagian penting ketika kita hendak 
menjalin komunikasi dengan orang lain.
 

DEMIKIANLAH bunyi puisi 
karya Emha Ainun Nadjib. 
Usai membaca puisi tersebut, 

terasa ada sesuatu yang menggelitik di 
hati dan berseliweran di pikiran saya. Kata 
makan yang tentu saja berkaitan dengan 
makanan seakan-akan menari-nari dalam 
angan-angan saya. Jika memang seperti 
yang dikatakan Emha bahwa tujuan 
hidup adalah berak dan kencing, apakah 
ini sebatas sebuah realita atau ada sesuatu 
yang lain yang hendak disampaikannya. 

Kita tidak akan menolak untuk 
berbincang berlama-lama jika di hadapan 
kita dihidangkan makanan. Selain itu, 
ketika seseorang melakukan liburan atau 
perjalanan, biasa sesampai di tempat 
tujuan yang ditanyakan adalah tentang 
makanan khas daerah yang dikunjunginya. 
Selain itu, oleh-oleh yang sering dibawa 
pun adalah makanan khas. Oleh karena 
itu, makanan merupakan kebudayaan 
yang cair sebab disadari atau tidak, 
sebuah peradaban bisa dibangun melalui 

Wacana Kuliner 
dalam Sastra Indonesia

Fitri Merawati

R E S E N S I

MAKAN DAN MINUM I

Selalu jiwa saya bertanya kenapa tiap hari
orang mesti makan dan minum
Saya bilang itu merupakan syarat agar mereka
bisa berak dan kencing
Kalau yang orang maui, kata jiwa saya, hanya
buang air baik besar maupun kecil 
Kenapa makanan dan minuman dibikin bermacam-macam,
bertingkat-tingkat serta berhias-hias
Saya bilang karena mereka tak bisa tentukan
kualitas berak, hiasan tinja atau bau harum kencing
Kalau begitu, kata jiwa saya lagi, segera
mendekatlah padaku, agar tak terlalu
lama engkau dikungkung oleh tujuan hidup
berak dan kencing

1984



30

Mengapa demikian? Apakah orang 
sudah mulai ragu pada apa yang akan 
disantapnya sehingga membutuhkan 
semacam “keyakinan” bahwa ada kata 
“halal” sebagai patokan layak tidaknya 
makanan disantap? Mengapa label “halal” 
menjadi semacam Tuhan baru yang patut 
untuk diyakini? Tampaknya, kini makanan 
hadir sebagai sebuah bentuk kebudayaan 
yang rumit. Begitulah Laksmi Pamuntjak 
mewacanakan makanan dalam novel 
Aruna dan Lidahnya.

… Bicara tentang makanan adalah 
cara paling asyik untuk bicara 
tentang hal-hal di luar makanan, 
ia mengodifikasi sekaligus 
menyelubungi kebutuhan-kebutuhan 
lain di dalam diri kita—seks, dendam 
lama, kasih sayang, pengakuan, 
ketakutan akan ditelantarkan, 
penebusan—dan makanan, ternyata 
sungguh merupakan simbol sekaligus 
metafora kebudayaan, hingga pada 
akhirnya kita akan selalu bisa berkata 
(atau berkelit)… (Pamuntjak, 2014: 
14)

meja makan-tempat makanan disajikan. 
Berawal dari makanan kita akan dapat 
memperbincangkan berbagai hal yang 
ada di luar makanan. Hal ini juga 
dikemukakan oleh Laksmi Pamuntjak, 
penulis novel Aruna dan Lidahnya. Ia 
tampaknya sadar betul bahwa makanan 
bukan sekadar tentang bentuk dan rasa. 
Makanan adalah simbol, metafora, bahkan 
lebih jauh lagi adalah ideologi. Makanan 
apa yang dipilih oleh seseorang tentu 
bukan hanya karena rasanya saja tetapi 
juga berhubungan dengan prinsip hidup. 
Perhatikan saja fenomena pada makanan 
saat ini! Para produsen makanan kini 
berlomba-lomba memberikan label halal 
pada kemasan makanan yang dibuatnya. 

Novel ini juga sekaligus mengamini novel 
sebelumnya berjudul Pulang karya Leila 
S Chudori yang menceritakan tentang 
tokoh eksil bernama Dhimas Suryo yang 
menikah dengan perempuan Prancis 
bernama Vivienne yang menjadikan 
makanan sebagai pelepas rindu kepada 
negaranya, Indonesia. Meskipun kedua 
novel ini memiliki alur dan kisah yang 
berbeda, namun Laksmi Pamuntjak 
maupun Leila S Chudori sama-sama 
menunjukkan bahwa makanan tidak hanya 
hadir sebagai obat lapar atau pemuas lidah 
namun juga membawa pesan lain.

Seperti halnya yang dikemukakan oleh 
Terry Eagliton, “Food, like literature, looks 
like an object but is actually a relationships”, 
makanan seperti halnya sastra. Jika 
sastra memiliki banyak hubungan 
dengan hal lain sehingga memunculkan 
adanya multitafsir terhadap maknanya, 
maka makanan pun demikian. Saat 
kita menyantap gudeg—makanan khas 
Yogyakarta, kita tidak hanya menikmati 
warna merah hati, rasa manis, atau empuk 
nangka mudanya namun juga menikmati 
jalinan kisah-kisah yang turut disajikan 
bersama gudeg tersebut. Ini berarti bahwa 
makanan tidak hanya dilihat dari segi 



31

Edisi 2/2017 | matajendela

menunjukkan warna merah-putih-hijau 
sebagai representasi pusaka kaisar dan 
negara yakni pedang, cermin dan mutiara. 
Makanan Indonesia lebih menunjukkan 
hasil perpaduan warna dari aneka bumbu 
sebagai representasi pluralitas perwujudan 
dari “bhinneka tunggal ika”.

Menyaksikan fenomena ini, tampak 
bahwa hubungan antara sastra dan 
makanan atau kuliner memang sangat 
erat. Perpaduan keduanya kemudian 
disebut dengan istilah “sastra kuliner” 
menambah kekayaan karakter estetika 
dalam karya sastra di Indonesia. Kadang 
kala sebagian orang masih berpikir bahwa 
sastra itu seakan di awang-awang, jauh 
tidak terjangkau bahkan tidak membumi. 
Padahal, sesungguhnya karya sastra yang 
membumilah yang mampu menyentuh 
pembacanya sehingga gudang wacana 

fisik (makanan sebagai makanan) tetapi 
juga dari segi metafisik (makanan sebagai 
simbol yang dapat ditafsirkan).

Hal ini sejalan dengan pernyataan Yusri 
Fajar dalam tulisannya yang dimuat di 
Kompas, 27 Oktober 2013 berjudul “Sastra 
dan Kuliner” berikut ini.

Sastra dan kuliner berhubungan 
tidak hanya dalam hal yang 
bersifat material dan fisikal, seperti 
bagaimana tokoh-tokoh dalam karya 
sastra mengonsumsi dan menikmati 
makanan, tetapi juga bersifat sosial 
kultural, yaitu bagaimana tokoh-
tokoh tersebut mengonstruksi 
identitas budaya dan prinsip hidup 
mereka melalui makanan. Khazanah 
kuliner lokal, tradisional hingga 
modern, membangun citra tokoh dan 
lanskap kultural dalam karya sastra.

Makanan bisa membawa kita pada dunia 
politik, ekonomi, sosial, budaya, gender, 
psikologi, bahkan ideologi. Perbedaan 
peran dan perlakuan antara satu negara 
dengan negara yang lain terhadap 
makanan tentu memiliki tujuan masing-
masing. Coba saja kita bandingakan 
makanan Indonesia dengan makanan 
Jepang—makanan Jepang kini semakin 
merebak di Indonesia. Makanan Jepang 
tidak terlalu memperhatikan tentang 
rasa, tapi makanan Jepang sangat 
memperhatikan soal warna (merah, 
putih, hijau) sehingga memanjakan mata 
penikmatnya. Sedangkan warna yang 
tampak dari masakah Indonesia cenderung 
merupakan hasil perpaduan warna 
dari aneka bumbu yang dimasukkan. 
Mengapa demikian? Apakah ada 
kaitannya dengan latar belakang negara 
asal makanan tersebut? Jawabannya, 
tentu saja iya. Makanan Jepang lebih 

yang sama antara pembaca dan penulis 
akan menciptakan suatu sikap yang juga 
membumi. Di Indonesia, kehadiran sastra 
kuliner sudah cukup lama. Sebut saja 
sastrawan terdahulu seperti M. Kasim, 
Hamsad Rangkuti, dan Umar Kayam telah 
memasukkan kuliner dalam kisah-kisahnya 
meskipun tujuan awalnya mungkin saja 
bukan dikhususkan untuk bercerita 
tentang makanan.

Tahun 2014 novel Aruna dan Lidahnya 
hadir sebagi sebuah karya yang dari 
judulnya saja sudah mengarahkan 
responnya terhadap fenomena kuliner, 
dalam hal ini kuliner di Indonesia. 



32

sebagai indera pencecap sekaligus alat 
bantu ucap. Oleh karena itu, tidak 
heran jika keduanya memiliki korelasi 
dalam membangun sebuah kebudayaan 
dan peradaban. Peradaban dapat juga 
diibaratkan makanan yang hadir dari 
perpaduan berbagai macam bahan, bumbu 
dan cara pengolahan. Bahan, bumbu dan 
cara pengolahan yang berbeda-beda akan 
menghasilkan makanan yang berbeda-
beda. Ini berarti keberagaman peradaban 
adalah hasil perpaduan dari berbagai 
unsur. 

… begitulah prinsip perteluran, kita 
harus konsisten, kita harus punya 
standar yang jelas, kita tidak boleh 
plin-plan, sebab meskipun kita bisa 
bermain-main dengan makanan, 
mengganti lada dengan pala, asam 
dengan belimbing wuluh, kacang 
tanah dengan kacang mede, kita 
tahu jahe adalah jahe, kunyit adalah 
kunyit, sere adalah sere, masing-
masing adalah republik tersendiri, 
dan setiap hidangan telur yang lahir 
dari tangan seseorang, baik dikocok, 

Penulisnya pun seorang penulis yang 
dikenal sebagai food writer. Makanan 
dalam novel ini tidak hanya sekadar 
disisipkan dalam cerita namun justru 
menjadi pembangaun alur cerita. Novel 
ini mengisahkan tokoh bernama Aruna, 
Bono, dan Nedezdha. Mereka masing-
masing memiliki profesi yang berbeda. 
Aruna adalah konsultan ahli wabah, Bono 
adalah chef profesional, dan Nedezdha 
adalah seorang penulis. Mereka bertiga 
disatukan dalam perjalanan dari Aceh 
hingga Lombok dalam rangka menyelidiki 
kasus flu burung yang dilakukan oleh 
Aruna. Sebagaian besar pejalanan mereka 
dihabiskan untuk menikmati kuliner di 
masing-masing daerah sehingga novel 
tersebut tampak lebih menunjukkan 
kekayaan kuliner di Indonesia. Selain itu 
di setiap kesempatan mereka mencicipi 
kuliner selalu ada perbincangan yang 
berkaitan dengan berbagai hal, seperti 
perbincangan tentang peristiwa politik 
di balik kasus flu burung. Makanan 
dan perbincangan adalah dua hal yang 
berkaitan dengan lidah. Lidah hadir 

direbus, digoreng maupun didadar 
tak akan pernah sama dan pada 
akhirnya hal-hal seperti itulah yang 
merusmuskan kita sebagai manusia… 
(Pamuntjak, 2014: 15-16) 

Demikianlah Laksmi Pamuntajk 
merumuskan hakikat manusia melalui 
karyanya. Hakikat manusia tidak dapat 
diubah. Ini seperti halnya “asam” yang 
sebenarnya tidak dapat digantikan dengan 
“belimbing wuluh”. Sebab, meskipun 
seakan-akan diperoleh rasa yang sama-
sama masam namun sesungguhnya 
keduanya berbeda. Ini dikarenakan 
masing-masing bahan makanan, bumbu 
dan cara pengolahan itu berbeda. Masing-
masing memiliki kekhasan sendiri-sendiri. 
Kekhasan ini yang kemudian akan 
memberikan hasil yang berbeda-beda. 
Bahkan lidah pun tidak bisa dibohongi. 
Lidah tetap akan jujur. Kejujuran itu 
diisyaratkan dengan menerima atau 
menolak makanan. Penolakan terhadap 
makanan tentu saja bukan sekadar 
dikarenakan telah kenyang tapi karena 

“Ia tampaknya sadar betul bahwa makanan bukan 
sekadar tentang bentuk dan rasa. Makanan adalah 

simbol, metafora, bahkan lebih jauh lagi adalah ideologi. 
Makanan apa yang dipilih oleh seseorang tentu bukan 

hanya karena rasanya saja tetapi juga berhubungan 
dengan prinsip hidup. “



33

Edisi 2/2017 | matajendela

penamaan makanan. Pemberian nama 
pada makanan seakan-akan menunjukkan 
kelas makanan tersebut. Makanan yang 
dianggap kelas atas sering kita jumpai pada 
restoran-restoran Eropa yang memberi 
nama makanan menggunakan istilah asing 
(modern). Sedangkan makanan di warung-
warung sederhana seperti angkringan, 
warteg, dan lesehan pinggir jalan yang 
menggunakan istilah Indonesia atau 
daerah (tradisional) dianggap berada di 
kelas bawah. 

“Soal istilah foodie,” katanya, “Gua 
lebih suka istilah foodist.”
“Apa bedanya?”

ada ketidakcocokan antara lidah dengan 
makanan yang akan dimakan.

Makanan bagi Laksmi juga merupakan 
sebuah ideologi. Seorang muslim tentu 
saja tidak akan pernah memakan makanan 
yang berbahan atau mengandung babi. 
Dalam ajaran Islam babi tergolong 
diharamkan. Berbeda dengan agama lain 
yang mungkin saja tidak mengharamkan. 
Selain itu, pemberian nama terhadap 
makanan juga memiliki arti tersendiri. 
Makanan yang dibuat bisa jadi merupakan 
sebuah respon dari peristiwa tertentu 
sehingga ini juga berpengaruh pada 

“Gua lebih suka aja,” jawabnya, 
“Foodist sejajar dengan 
environmentalist, terrorist, nudist. 
Lebih politis, lebih kental kesan isme-
nya. Karena bagi gua makanan sudah 
jadi semacam ideologi, atau sebuah 
paham.” (Pamuntjak, 2014: 84)
Dia melihat makanan sebagai 
metafora. Setiap hidangan yang 
dia ciptakan, menurut artikel itu, 
menceritakan sesuatu. Hidangannya 
yang terkenal itu, misalnya—
camouflage, paduan foie gras custard 
dengan coklat dan buih espresso, 
ilhamnya datang dari percakapan 



34

perdurenan, Run, katanya dengan 
serius. Jelas kiranya bagiku bahwa 
dalam dunia perbuahan , orang-
orang seperti Nedezhda tak ubahnya 
Soeharto atau Bush. Either you’re with 
us or you’re against us: begitu mereka 
memandang dunia (Pamuntjak, 
2014: 252).

Sikap pasti yang dipilih nantinya akan 
berpengaruh pada bagaimana seseorang 
memandang sesuatu hal atau objek. Ini 
ditujukan agar ketika seseorang memndang 
sebuha objek dari sudut pandang tertentu, 
dia tidak mudah tergoyahkan. Misalnya 
saja jika kita memakan makanan tertentu, 
seperti daging. Kita harus melihat daging 
sebagai makan yang mengandung zat 
yang dibutuhkan tubuh atau justru akan 
melihatnya sebagai hasil dari bentuk 
kekejaman makhluk, yaitu manusia. 

“Sering aku merasakan dilemma 
itu: makan daging tapi terusik oleh 
ceriita-cerita  kekejaman terhadap 
binatang, dari pengebirian tanpa 
anestesi dan sistem pencapan hewan-
hewan ternak, sampai perebusan 
unggas dalam keadaan hidup-hidup. 
Dan aku bertanya, manusia macam 
apakah aku ini, yang berpikir satu hal 

antara Picasso dan Gertrude Stein 
di Paris, di awal Perang Dunia 
Pertama, saat sebuah truk terselubung 
sedang melintas di seberang jalan… 
(Pamuntjak, 2014: 307)

Sebagai sebuah lambang ideologi, 
persoalan makanan pun tidak boleh 
sembarangan. Ideologi berarti juga 
berkaitan dengan politik. Dari makanan 
ini kita bisa melihat ideologi apa 
yang dimiliki oleh seseorang. Selain 
itu makanan juga berurusan dengan 
konsistensi. Makanan melatih seseorang 
untuk tidak plin-plan sebab bermula 
dari makan kita bisa memandang dunia. 
Mengajak dunia untuk memahami kita, 
artinya kita memasukkan makanan yang 
sesuai selara kita. Atau justru sebaliknya, 
kita yang memahami dunia, artinya kita 
memasukkan segala jenis makanan dan 
membuat diri kita bisa menerimanya. 
Sikap itu semestinya jelas, tidak samar-
samar.

Aku bukan orang yang tergila-gila 
pada durian. Aku juga bukan orang 
yang benci durian. Nedezhda pernah 
menuduhku tidak normal karena 
itu. Manusia tidak boleh mengambil 
posisi di tengah-tengah dalam soal 

tapi melakukan hal lain.” (Pamuntjak, 
2014: 279).

Laksmi Pamuntjak menampilkan 
kegelisahan itu dalam novel setebal 427 
halaman tersebut sebagai contoh bahwa 
makanan dapat juga menyiratkan dirinya 
sebagai sesuatu yang dibutuhkan karena 
sebagai pemenuh gizi. Selain itu juga 
sebagai bukti kekejaman manusia yang 
demi memenuhi nafsu makannya harus 
membunuh makhluk lain, yaitu hewan 
seperti ayam, bebea, kambing, sapi, dan 
kerbau. Perisitiwa ini mengingatkan 
kembali pada puisi Emha Ainun Nadjib 
yang memepertanyakan esensi makan 
atau menyantap makanan. Makanan atau 
kuliner yang hadir dalam karya sastra baik 
puisi, prosa, maupun drama sesungguhnya 
bukan hanya hadir sebagai makanan itu 
sendir tetapi dia hadir untuk mewakili 
berbagai hal lain. Jadi, perpaduan sastra 
dan makanan dalam sastra merupakan 
alternatif yang dapat memperkaya wacana 
karya sastra di Indonesia.

Fitri Merawati, dosen di Program Studi 
Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 
Universitas Ahmad Dahlan, Yogyakarta. 

“...makanan seperti halnya sastra. Jika sastra 
memiliki banyak hubungan dengan hal lain 

sehingga memunculkan adanya multitafsir terhadap 
maknanya, maka makanan pun demikian. “



35

Edisi 2/2017 | matajendela

L I N TA S

Selo Ali, Mas Fajar Suharno, Linus Suryadi 
AG dan Simon Hate.]   

Masih saya ingat pula suatu festival teater 
di gedung Purna Budaya tahun 1980an 
ketika antara lain bersama Mas Kirdjo 
saya ditugaskan menjadi juri. Dalam 
diskusi dewan juri festival itu, Mas Kirdjo 
memunculkan istilah “teater sampakan”. 
Waktu itu dewan juri dihadapkan pada 
kenyataan perbedaan pendekatan oleh 
peserta festival dalam menggarap lakon-
lakon yang pada dasarnya lazim disebut 
“realis”. Sebagian penyaji pada festival 
itu secara mencolok menggunakan 
pendekatan “teater rakyat tradisional” 

SAYA mengenal Mas (begitu saya 
biasa menyebut beliau) Kirdjomuljo 
secara pribadi, tetapi saya merasa 

tidak sempat kenal dekat dengan beliau. 
Meski demikian, ada sejumlah kenangan 
saya tentang tokoh yang sangat menarik 
ini. Di antaranya, Mas Kirdjo pernah 
membantu saya dan teman-teman Teater 
Stemka dengan menjadi juri lomba baca 
puisi yang kami selenggarakan. [Pada akhir 
1970an dan awal 1980an kami beberapa 
kali menyelenggarakan lomba baca puisi se 
propinsi DIY pada bulan Oktober sembari 
memperingati “Sumpah Pemuda”. Kawan 
lain yang pernah ikhlas bekerja bakti 
menjuri termasuk Mas Genthong Hariono 

(baca: Jawa, khususnya Jawa Tengah 
Selatan, lebih sempit lagi: Yogya) dalam 
menyuguhkan lakon-lakon “realis” yang 
kala itu lazim diasosiasikan dengan 
“drama”, “konvensi barat”, dan “modern”.  

Salah satu ciri menonjol dalam pendekatan 
demikian adalah penggunaan musik 
gamelan yang menghentak sebagai 
pembuka pergelaran. Gamelan juga 
digunakan untuk memberikan penekanan 
adegan, tanjakan dramatik, pergantian 
babak dan/atau adegan, dan penutup 
pergelaran.  Ketika mengusulkan 
penamaan “sampakan”, Kirdjomuljo 
merujuk pada kemiripan kiat pembukaan 

Landung Simatupang

Kirdjomuljo dan Tiga
di Antara Lakon-lakon Karyanya



36

II, Romansa Perjalanan III, Prelude, Daun 
Permulaan Musim, Angin di antara Musim, 
dan Kawan dan Karibmu. 

Wikipedia:
“Kirdjomulyo dikenal sebagai seniman 
serba bisa. Perjalanan hidupnya selama 
70 tahun banyak menghasilkan berbagai 
karya sastra dan senirupa. Tahun 1950an, 
ia dikenal sangat produktif dalam menulis 
puisi dan lakon. Buku puisi ciptaannya 
antara lain Romansa Perjalanan I dan 
Lembah Batu Pualam. Karyanya berupa 
manuskrip yaitu Romansa Perjalanan II, 
Romansa Perjalanan III, Prelude, Daun 
Permulaan Musim, Angin di Antara Musim 
serta Kawan dan Karibmu. Sejumlah 
puisinya juga ada di dalam Antologi Sastra 
Indonesia Angkatan 1966 susunan H.B. 
Jassin. Sedangkan naskah lakon karyanya 
antara lain Nona Maryam, Penggali 
Kapur, Penggali Intan, Bui, Dia Amat 
Kesunyian, Tujuh Orang Tahanan, Laki-
laki Jaga Malam, Senja Dengan Sepasang 
Kelelawar, Jauh di Rantau, dan lain-lain. 
Sekitar dua puluhan naskah kumpulan 
sajak dan naskah dramanya tersimpan di 
Pusat Dokumentasi Sastra H.B. Jassin, 
Jakarta. Studi mengenai sajak-sajak 
Kirdjomulyo dilakukan oleh H.B. Jassin, 
dalam Kesusastraan Indonesia Modern 
dalam Kritik dan Esei IV (1996: 15-49). 
Kirdjomulyo dikenal juga sebagai seorang 
pelukis dan teater. Bergabung dengan 
Sanggar Bambu dan menciptakan hymne 
untuk sanggar tersebut. Ketrampilan 
Kirdjomulyo dalam berolah kata, 
kecintaannya pada kesenian, ketekunan 
dan kesungguhan dalam menciptakan 
karya, telah mendudukkan dirinya sebagai 
seniman paling produktif pada masanya”.

Pada catatan tersebut kiranya dapat 
ditambahkan, sejumlah puisi Kirdjomuljo 
juga terdapat dalam antologi Tonggak 

pergelaran beberapa peserta festival itu 
dengan kiat pertunjukan rakyat tradisional 
dalam menarik perhatian khalayak datang 
menonton: gamelan yang memainkan 
talu. Semacam preconditioning. Sedangkan 
sampak mengacu pada musik gamelan 
bertempo cepat untuk mengiringi adegan 
pertempuran atau berbaris.

Berinteraksi dengan perkusi logam dengan 
timbre dan kecenderungan volumenya 
yang tertentu itu, para pemeran, entah 
secara sepenuh sadar atau tidak, merespon 
dengan teknik produksi vokal tertentu dan 
intonasi tertentu yang bisa sangat berbeda 
dengan, sebutlah, “kewajaran realis/
mimetis stanislavskian”. Teknik produksi 
vokal itu, apalagi dalam konteks lomba 
teater yang sengaja hanya menyediakan 
perangkat pelantang yang minim, sering 
sangat dekat dengan teknik memproduksi 
teriakan. Pola akting juga menjadi sangat 
teatrikal, bahkan mungkin bisa disebut 
“ham” oleh para pemeluk teguh “akting 
realis”.

Ketika itu para juri pada dasarnya 
sepakat untuk memandang kedua corak 
penggarapan pementasan itu (yang 
mencoba setia pada jalur “realisme barat” 
dan yang “sampakan”) sebagai dua dunia 
berbeda yang tidak pada tempatnya 
dibandingkan mana lebih baik mana lebih 
buruk.

***

Sumber Wikipedia menyebutkan, 
Kirdjomuljo (lahir di Yogya 1930 
dan wafat di Yogya 19 Januari 2000) 
menghasilkan karya berupa 2 buku 
kumpulan sajak yang masing-masing 
berjudul Romansa Perjalanan I dan Lembah 
Batu Pualam. Sedangkan yang berupa 
manuskrip meliputi Romansa Perjalanan 

2 suntingan Linus Suryadi AG terbitan 
Gramedia Pustaka Utama 1987.

Mengenai naskah-naskah drama 
karya Kirdjomuljo sumber Wikipedia 
mencantumkan tak kurang dari 28 judul, 
yaitu “Nona Maryam”, “Penggali Kapur”, 
“Penggali Intan”, “Bui”, “Dia Amat 
Kesunyian”, “Tujuh Orang Tahanan”, 
“Laki-laki Jaga Malam”, “Senja Dengan 
Sepasang Kelelawar”, “Jauh di Rantau”, 
“Bulan Pagi”, “Maria”, “Derai Cemara”, 
“Keluarga Wiyasti”, “Tanah Gersang”, 
“Anak Haram”, “Yessi”, “Sebab yang 
Dibawa Mati”, “Inah dan Manusia 
di Sekitarnya”, “Lahirnya Kejahatan”, 
“Matahari Juni”, “Dusta Yang Manis”, 
“Pengawal Bertangan Besi”, “Sisa-sisa 
Revolusi”, “Matahari April”, “Setetes 
Darah”, “Pasukan Caraka”, “Bulan di 
Langit Merah”, dan “Sepasang Mata 
Indah”.

Tampaknya lakon-lakon drama 
Kirdjomuljo, setidaknya beberapa di 
antaranya, masih terus dipentaskan di 
Indonesia. Beberapa sumber daring 
yang sempat saya sambangi antara lain 
mencatat sebagai berikut. Tahun 1996 
Benny Yohanes (BenJon), tokoh teater 
yang berbasis di Bandung, menyutradarai 
“Senja dengan Dua Kematian”; tahun 
2007, “Sepasang Mata Indah” dan “Senja 
dengan Dua Kelelawar” dipentaskan 
keliling oleh Teater 76 Kudus dengan 
sutradara Asa Jatmiko; 11 Juni 2009, 
“Sepasang Mata Indah” dipentaskan di 
Palu oleh Mahasiswa FKIP Universitas 
Haluoleo, Palu, Sulawesi Tengah; pada 
1 dan 2 Agustus 2009 “Penggali Intan” 
dipentaskan oleh Teater Koma dengan 
sutradara Paulus Simangunsong di TIM 
Jakarta; pada Festival Teater Jakarta 
2015 “Penggali Intan” dipentaskan oleh 
Lab Study Teater dengan sutradara Idris 



37

Edisi 2/2017 | matajendela

menyebut-nyebut revolusi). Kegeraman, 
kekerasan, kekecewaan, kenekadan, 
pembunuhan. Kematian mewarnai ketiga 
lakon itu. Ada pembalasan dendam. Ada 
letupan kebencian dan amarah yang tak 
bisa dikekang.

Dalam “Senja Dengan Dua Kelelawar” 
seorang perempuan menemui ajal, 
didorong ke kereta api yang melaju oleh 
lelaki yang dendam kepadanya karena 
dikhianati dan dipermainkan. Di “Penggali 
Intan” si tokoh utama mati terperosok 
ke jurang dalam obsesinya untuk jadi 
kaya raya agar bisa melampiaskan 
dendam kepada perempuan yang pernah 
menghinanya. Tetapi “Penggali Kapur” 
adalah yang paling tega mencabut nyawa; 
tak kurang dari empat orang tewas di sana. 
Semboyan “to be or not to be” samasekali 
tak hanya berkait dengan eksistensi 
mental, psikologis atau spiritual melainkan 
juga fisikal, darah dan daging. 

Ketiga lakon ini mengandung potensi 
suspense dan surprise yang menggiurkan 
buat dimainkan. Penulisnya adalah juru 
cerita yang pintar, cerdik. Hal ini tampak 
sangat menonjol dalam “Senja dengan 
Dua Kelelawar”. Di sini, layaknya dalam 
cerita detektif, ada mayat dan pertanyaan: 
siapa pembunuhnya? Surprise terjadi 
ketika tokoh yang ditampilkan sebagai 
paling masuk akal menjadi pembunuh, 
dan bahkan mengaku sebagai pembunuh, 
ternyata bukan pelakunya. Tokoh 
lainlah, yang dimunculkan sebagai sosok 
misterius di bagian akhir lakon, pelaku 
pembunuhan itu.  Tetapi si pembunuh ini 
juga membuka “fakta” lain: si terbunuh 
bukanlah korban yang patut dikasihani 
sebagai yang terkesankan sebelumnya, 
justru dialah si jahat yang berbahaya.

Senopati; dan di Jember, Jawa Timur, 
Teater UKM Ringin Conthong STKIP 
PGRI Jombang mementaskan “Penggali 
Intan” dengan sutradara Misbahul Karim 
pada tahun 2016.

***

Dalam Sepasang Mata Indah - Kumpulan 
Drama Kirdjomuljo (Gama Media 
2006) yang belum lama saya peroleh, 
terhimpun empat drama Kirdjomuljo 
yaitu “Sepasang Mata Indah” (adaptasi 
cerpen Kirdjomuljo oleh Subandi); “Senja 
Dengan Dua Kelelawar”; “Penggali Intan”; 
dan “Penggali Kapur”. Keempatnya tidak 
bertitimangsa. Meski begitu, dengan 
mengingat sumber Wikipedia yang saya 
kutip di atas, cukup aman jika saya 
asumsikan lakon-lakon itu ditulis pada 
1950-60an.  Kiranya asumsi demikian 
akan klop dengan pernyataan: 

“Kirdjomuljo juga tokoh pendiri teater 
Sanggar Bambu yang tetap berjaya 
hingga tahun 1990-an. Pada tahun 
1954 Kirdjomuljo mendirikan Teater 
Indonesia bersama Kusno Sudjarwadi. 
Teater Indonesia yang didirikannya itu 
merupakan cikal bakal teater modern 
di Yogyakarta.” (https://ensiklopedia.
kemdikbud.go.id/sastra/artikel/
Kirdjomuljo)

Ketiga lakon Kirdjomuljo, saya tak 
membicarakan “Sepasang Mata Indah” 
yang justru dijadikan judul kumpulan 
drama ini, bagi saya terasa sebagai gaung 
masa darurat yang penuh ketegangan. Saya 
membayangkan penulisnya, yang lahir 
tahun 1930, jadi berusia remaja ketika 
revolusi fisik berkecamuk, sedikit-banyak 
masih terimbas oleh pengalaman di masa 
penuh tantangan dan kekerasan itu. (Dan 
memang ada satu-dua tokoh lakon yang 

Sedangkan kejutan dalam “Penggali 
Kapur” menyangkut penelanjangan tokoh 
yang pada mulanya ditampilkan seolah 
hero tetapi ternyata seorang egois dan 
megalomaniak. Sementara itu, seorang 
tokoh lain yang semula dikesankan 
sekadar sosok sampingan, yaitu adik 
sang seolah-hero, muncul sebagai hero 
- atau sekurangnya calon hero - yang 
sesungguhnya. Hero bagi sebuah kampung 
pertambangan kapur yang miskin dan 
terbelakang dan bagi tokoh utama 
perempuan yang ditinggalkan begitu saja 
oleh kekasihnya yak tak lain tak bukan 
adalah si hero gadungan.

Sumber daring “ensiklopedia.kemdikbud” 
yang dikutip di atas menyebutkan juga 
bahwa Kirdjomuljo menulis skenario film 
pula meski tidak disebut apa saja judulnya. 
Memang, dari membaca tiga lakon itu saya 
bayangkan agaknya tidak terlalu sulit bagi 
Kirdjomuljo untuk beralih dari lakon ke 
skenario film. Dengan disiplin penulisan 
lakon drama “realis” yang ngetren di kurun 
yang bersangkutan, Kirdjomuljo tentunya 
sudah terbiasa memberikan petunjuk 
pengadeganan yang lazim disebut “filmis” 
(imitatif rinci bin jlimet/meticulous 
terhadap realitas-inderawi). Ini misalnya:

“Ibu memandang ke bawah, bibir 
berkerinyut menahan kesedihan, tapi 
bisa menguasainya. Memandangi seorang 
demi seorang. Seorang demi seorang 
menghadapinya dengan keharuan 
yang menguatkan dan masing-masing 
menghadapinya dengan air mata dan 
gemetar bibir, sunyi sekali. Seruling dan 
gitar memperkosanya. Darpo yang sejak tadi 
dengan tenang mendapatkan jalan baginya, 
saat itu tak bisa mengucapkan sesuatu.” 
(“Penggali Kapur”)



38

berlaku untuk “Senja dengan Dua 
Kelelawar”: stasiun kereta api dengan 
kereta api melintas beberapa kali, dan 
dengan melibatkan interaksi penting 
antara si kereta dan tokoh. Set bukit kapur 
dengan jalan yang meliuki, untuk lakon 
“Penggali Kapur”, juga cukup menantang. 
Ini mengingat bahwa perkelahian di situ 
dan jatuh atau menjatuhkan diri ke jurang 
di bawahnya menjadi titik penting dalam 
jalan cerita maupun tanjakan dramatik. 
Saya sampai sempat berkhayal, barangkali 
ketika menulisnya yang dibayangkan Mas 
Kirdjo memang bukan pertunjukan drama 
melainkan film. Film eksyen pula!

Di sisi lain, ketiga lakon ini cenderung 
menampilkan tokoh-tokoh yang gemar 
bicara panjang-panjang. Sebagai contoh, 
ini runtunan kalimat cakapan Ismiyati 
dalam “Senja dengan Dua Kelelawar”:

Aku tahu perasaanmu yang sebenarnya. 
Kau meragukan aku. Dalam hati kau 
menerka, bahwa akulah perencana 
kematian istrimu. Kau bertanya ke sana-
kemari untuk ketentuan itu. Orang-orang 
banyak sepaham dengan kau. Akulah 
kira-kira orang yang cari. (Tersenyum 
memandang ke arah lain).  Kenapa 

Membacai lakon-lakon Kirdjomuljo 
ini, saya terkesan akan watak “filmis”-
nya. (Kontras dengan ketika membaca, 
misalnya, drama bersajak “Prabu dan 
Puteri” karya Rustandi Kartakusuma, 
Balai Pustaka 1950). Saya jadi penasaran 
bagaimana Iman Sutrisno atau Mien 
Brodjo, misalnya, melakukan pemeranan 
mereka untuk lakon-lakon Kirdjomuljo ini 
setengah abad yang silam. Bagaimana aktor 
dan aktris beken Jogja tahun 1950an itu 
“bermain film di panggung”?  Untuk masa 
sekarang, saya punya firasat para pemain 
film yang terbiasa berakting di depan 
kamera akan lebih siap memainkan lakon-
lakon ini ketimbang sebagian terbesar 
para pemain teater masa kini. Jangan salah 
paham, ini sebatas menyangkut ragam 
dan takaran ekspresi saja.  (Walaupun 
saya pernah mendengar juga bahwa teater 
Yogya masa kini, Gardanalla dengan 
sutradara Joned Suryatmoko, pernah 
berhasil memanggungkan film musikal 
“Tiga Dara” (1957) karya penyutradaraan 
Usmar Ismail. Secara “realis”, bukan 
“sampakan”.)

Sementara itu, set ketiga lakon ini bisa 
menjadi “PR” yang tidak sepele untuk 
corak pergelaran realis. Ini terutama 

kau tidak menuduh aku sama sekali? 
Menanyakan dengan tegas, lalu kau tinggal 
berbuat satu di antara dua kemungkinan 
membunuh atau mencintai. Kenapa kau 
tidak mempercepat penyelesaianmu sendiri? 
Aku akan menyerahkan diriku padamu 
untuk kau bunuh atau kau cintai. Atau 
keduanya. Kenapa kau ragu-ragu dan 
tidak berani menentukan jika kau telah 
menaruh prasangka. Kau mau berjanji jika 
telah mengetahui siapa orang itu akan bisa 
memperhatikan aku?  

Dan ini salah satu cakapan Sandjojo dalam 
“Penggali Intan”:

“Aku tidak percaya lagi kepada seorang pun 
di dunia ini. Aku akan mencari intan. Di 
mana ia memberi dunia kepada jiwaku 
yang penuh kekecewaan, kekosongan, 
dan kesunyian dan mencari rahasia 
jiwa perempuan yang penuh tikaman-
tikaman yang paling melukai. Sekalipun 
mempunyai roman yang mempesonakan. 
Itu masih belum malang bagimu, aku tidak 
membunuhmu, sebab kau mengatakan 
semua yang bohong. Kalau sayang padaku, 
ikutlah aku. Akan kutunjukkan di sana 
tanah-tanah yang menarik bagimu. Di 
mana aku bisa hidup dengan impian dan 

“Di mana ia memberi dunia kepada 
jiwaku yang penuh kekecewaan, 
kekosongan, dan kesunyian dan 

mencari rahasia jiwa perempuan yang 
penuh tikaman-tikaman yang paling 

melukai”.



39

Edisi 2/2017 | matajendela

ke Kalimantan. Dia ingin menjernihkan 
duduk perkaranya dan mengajak Sandjojo 
pulang kampung. Tetapi Sandjojo, yang 
baru saja pada akhirnya berhasil mendapat 
intan buat pertama kalinya, sudah 
kehilangan kepercayaan pada gadis itu. 
Sandjojo bahkan berprasangka Sunarsih 
mau mendatanginya karena mengetahui 
keberhasilannya memperoleh intan cukup 
besar.

Cakapan tokoh yang begitu panjang 
dalam “sekali gebrak” itu seperti mau 
menyanggah watak dan corak “realis” 
ketiga lakon dalam kumpulan yang 
saya bicarakan ini. Apalagi ada pula 
kecenderungan bahasa yang “membubung” 
seperti ini:

“Di mana ia memberi dunia kepada jiwaku 
yang penuh kekecewaan, kekosongan, 
dan kesunyian dan mencari rahasia jiwa 
perempuan yang penuh tikaman-tikaman 
yang paling melukai”.

Juga, gaya bahasa dan kosakata personal 
maupun sosiolek (sociolect) para 
tokoh yang sangat kurang kentara ciri 
pembedanya cenderung menjadikan lakon-
lakon ini terasa kurang “realis” dalam 
artian seperti tersebut di atas (menyangkut 
mimesis/imitasi realitas).  

Tetapi konon “realis” dan “realisme” 
juga berkenaan dengan penolakan yang 
sepenuh sadar terhadap topik dan tema 
yang secara konvensional dipandang 
menarik atau “patut”, dan mengutamakan 
kejujuran, ketulusan serta fokus pada 
penyikapan yang nir-idealisasi terhadap 
kehidupan “kini, di sini”. Ini jika mengacu 
pada akar realisme sebagai gerakan di 
akhir abad 19 dalam seni lukis dan sastra 
Prancis.  Ditilik dari sini, terbetik di 
benak saya bahwa tiga lakon Kirdjomuljo 

pesona yang tidak pernah terbunuh. Kalau 
sayang kepadaku ikutlah aku. Jangan 
kau tarik kembali kepada rumah, kepada 
kampung halaman yang telah melemparkan 
aku selama ini. Aku ingin membuktikan 
bahwa perkataan yang lalu hanya senda 
gurau. Tinggalkan pakaian yang kaku dan 
tidak mengerjakan apa-apa itu. Kita akan 
terjun berdua ke dalam lubang penggalian, 
di mana kau akan melihat bayangan maut 
dan harapan yang bercampur dalam satu 
derita. Hingga kau tahu apa kelanjutan 
perkataan yang kau rasa sebagai senda 
gurau. Kau bisa menyesal, tetapi apa yang 
yang berlangsung selama ini terhadap diriku: 
aku merangkaki diriku sendiri. Kau tahu 
aku sebenarnya tidak tahan menghadapi 
tanah penggalian yang meracuni hidupku 
selama ini. Dan kini kau akan menarik 
hasilnya? Tidak bisa Nona! Kita terjun 
dahulu kepada tanah penggalian lubang. 
Kita nanti pulang bersama-sama dengan 
satu rasa penghargaan dan yang terpenting 
aku sudah tak menaruh dendam. Saya 
tunggu, bila Nona tetap sayang dan berkata 
benar.”

Dalam adegan ini Sandjojo sedang 
berbicara dengan Sunarsih. Mereka 
hanya berdua. Sudah tujuh bulan 
Sandjojo banting tulang menggali intan 
di kawasan Barito, Kalimantan. Telah 
dia tinggalkan kampung halamannya 
dan Sunarsih, bertekad mencari intan 
dan menjadi kaya raya setelah Sunarsih 
menghinanya dengan mengatakan tidak 
akan mau diperistri karena Sandjojo 
miskin. Perjuangan Sandjojo untuk kaya 
bukanlah demi memperistri Sunarsih. 
Justru sebaliknya, demi membalas dendam 
pada gadis itu dengan memamerkan 
keberhasilannya tetapi lalu mendepak 
dan mencemooh si gadis. Sunarsih yang 
sebenarnya memaksudkan kata-katanya 
itu sebagai gurauan semata, menyusul 

ini memang berada di jalur realis.  Tak 
soal apakah penggarapan teaternya secara 
“sampakan tradisional kerakyatan” atau—
menurut sebutan yang ngepop di era 
1980an—“drama” modern Barat”.   

“Sampel” yang dikemukakan lakon-lakon 
ini, kehidupan personal dan sosial yang 
tegang, yang menyimpan bara dendam 
dan kecurigaan termasuk prasangka kelas 
sosial satu terhadap yang lain, penduduk 
asli terhadap pendatang (khususnya dalam 
“Penggali Kapur”), beban kekecewaan di 
tengah pergulatan mencari penghidupan 
dan cinta tak sampai, di negeri yang masih 
diharu-biru gaung perjuangan bersenjata 
meraih kemerdekaan, memuara pada 
kekerasan yang fatal. Dengan caranya 
sendiri ketiga lakon Kirdjomuljo ini 
menjadi realis dalam bersaksi tentang 
kurun awal kemerdekaan yang gundah, 
depresi. Tapi tunggu dulu, aroma idealisasi 
toh terendus juga. Setidak-tidaknya “Senja 
dengan Dua Kelelawar” dan “Penggali 
Kapur” ber-”akhir bahagia” seperti 
kebanyakan film Hollywood. Tokoh-tokoh 
buruk kalah, ngacir atau mati, seperti di 
cerita-cerita pewayangan.

Bagaimana pun juga, sebagai penutup 
harap dibaca sekali lagi pernyataan di 
https://ensiklopedia.kemdikbud.go.id/
sastra/artikel/Kirdjomuljo seperti saya 
kutip di atas.  
 
Dirgahayu Sanggarbambu!

Landung Simatupang, teaterawan dan 
sastrawan, tinggal di Yogyakarta.

* Catatan ini untuk merespon acara 
“Membaca Kirdjomuljo, Sarasehan 
Sastra 58 Tahun Lingkar Persaudaraan 
Sanggarbambu” di Taman Budaya 
Yogyakarta, 9 April 2017



40

S K E TS A

dan berusaha mengamati titik yang 
sama dengan perempuan tua itu. 
“Aku ingin teras rumah ini dibuang. 
Dulu setiap pintu terbuka, aku bisa 
mencium bau tanah bercampur 
embun. Dan ingatkah kamu, kita biasa 
menyembunyikan segala sesuatu di 
gundukan tanah bawah jendela itu. 
Bagaimana bisa menghilang begitu 
saja.” Jawab perempuan itu dengan 
suara serak menahan ludah. Lelaki di 
sebelahnya mengangguk-angguk tidak 
hanya menyetujui, tetapi juga seperti 
tengah berjalan, susah payah, ke masa 
lalu dengan harapan-harapan yang 
lama disembunyikan.
“Juga seluruh cat yang melapisi 
dinding-dinding. Bagaimanapun 
caranya harus dikelupas. Rumah ini 
merah menyala seperti mata iblis. 
Aku trauma dengan warna merah. 
Aku mau cat rumah yang dulu beserta 
coretan-coretannya. Lukisan-lukisan 
kita. Mama papaku selalu marah 
dengan itu, tetapi mereka tidak pernah 
menghapusnya.”
Lalu, masihkah kau ingat seperti 
apa pohon mangga di depan rumah 
ini bertahun-tahun silam? Betapa 
besar dan rindangnya pohon itu. 
Carikan pohon mangga yang mirip 
dan tanamlah sesegera mungkin. 
Cabut hati-hati dengan akarnya 
dan pindahkan ke halamanku ini. 

RUMAH itu merah menyala. 
Tidak ada tumbuhan satu pun 
di halamannya. Hanya sepetak 

tanah cokelat yang mengeras berdebu. 
Sebuah tiang berdiri tanpa papan 
seperti batang pohon yang kehabisan 
daun. Tiang itu bisa diandaikan seperti 
sesuatu yang hidup hanya karena 
menyembul dari tanah. Selebihnya, 
tidak ada jejak atau bekas nafas tersisa. 
Saat berjalan mendekatinya, kenangan 
menjadi kacau tiba-tiba.
Di sudut teras rumah itu, seorang 
perempuan tua duduk termenung. 
Rambut putihnya yang menjadi jingga 
terkena pantulan awan-awan sesekali 
bergerak karena angin. Matanya 
tidak berhenti menatap pintu yang 
jelas tidak menarik perhatian. Titik-
titik keringat mengalir dari belahan 
rambutnya yang lebar, turun melalui 
lekuk hidungnya yang kecil dan jatuh 
ke dada. Ada sesuatu yang sedang 
bergerak hebat di kedalaman dada itu. 
Kenangan kacau dan otak yang sudah 
lamban bekerja membuat pergerakan 
itu semakin kuat. Untuk kesekian kali 
ia membuang nafasnya. Ia hendak 
mulai mengingat lagi ketika seseorang 
datang menghampiri.
“Chi, apa yang harus kami perbuat?” 
wajah lelaki itu bahkan belum terlihat 
jelas ketika suaranya lebih dulu 
memecah keheningan. Ia duduk sejajar 

Juga bunga-bunga Euphorbia ibuku 
yang dicuri tetangga-tetangga. Aku 
ingin mengambilnya kembali. Kalau 
perlu akan kubeli. Beberapa ada 
di rumahmu ‘kan? Mereka harus 
kembali pada tempatnya.” suara serak 
perempuan itu semakin keras seiring 
ingatannya yang berjejalan tidak sabar 
ingin dimuntahkan. Ingatan yang 
tidak pernah benar-benar kacau karena 
ketuaan. Ingatan yang di dalamnya 
nyawa Maria bertahan.
“Chi, tidak ada bunga Euphorbia yang 
bertahan berpuluh-puluh tahun. Tetapi 
akan kucarikan yang baru dan mirip. 
Aku mencurinya memang, sebuah 
pot Euphorbia, sebagai pengganti 
gambarmu.” kata lelaki itu sembari 
membuang muka. 
“Besok aku ajak teman-teman lain 
untuk membantumu. Sekarang hari 
sudah gelap. Di mana kau akan tidur, 
Chi? Malam begitu dingin,” lanjut 
lelaki tua itu ketika kembali memiliki 
keberanian untuk memandang 
perempuan yang ia panggil Chi itu. 
Senyumnya keriput. Matanya berkaca-
kaca. Perempuan Chi itu menjawab 
cepat, “Di sini. Di rumahku.” 
***
Demikianlah hari pertama Maria 
menghabiskan waktu di rumah yang 
hampir tidak menyisakan apa-apa 
untuk dikenang. Konon, setelah ia 

Ramayda Akmal

Sayap Malaikat di Dinding



41

Edisi 2/2017 | matajendela

yang sanggup bertahan. Maria hanya 
ingin hidup satu hari lagi dan pulang. 
Rumah dan kenangan akannya mengisi 
pikiran dan ruang tempat masa depan.
Kami hanya keluarga Cina miskin yang 
bertahan hidup dengan menimbangi 
minyak tanah setiap hari hingga 
keringat kami berbau kerosin. Aku 
tidak jauh berbeda, mataku hanya 
sedikit lebih kecil. Kulitku cokelat 
seperti mereka. Bahkan aku jatuh 
cinta pada pria yang sama yang biasa 
mereka cintai. Papaku meronda lebih 
rajin dari siapapun. Mamaku lebih 
giat bekerja daripada ibu-ibu manapun 
di tempat ini. Bahkan kami tidak lagi 
mengenakan baju berwarna merah 
menyala supaya kami tidak berbeda. 
Tetapi mengapa kami harus pergi? 
Mengapa kami dijarah? Mengapa kami 
dianggap jahat dan pelit? Mengapa kami 
menjadi musuh?
Pikiran-pikiran yang tersimpan 
berpuluh-puluh tahun muncul lagi 
menggantikan malam yang mestinya 
terlelap. Di atas tikar di dalam 
kamarnya dulu Maria mengendus-
endus lantai dan semua yang bisa ia 
cium hanya untuk mencari aroma 
minyak tanah. Tidak tersisa sama skali. 
Ia meraba-raba tembok, menebak-
nebak di mana dulu ia menggambar 
sayap malaikat yang membingkai 
sebuah nama di dalamnya. Untuk 

sekeluarga meninggalkan rumah itu 
diam-diam bertahun-tahun silam, 
beberapa keluarga sempat tinggal di 
sana. Juragan sampah, simpanan lurah, 
dan terakhir sebuah organisasi pemuda 
partai menjadikan rumah Maria 
sebagai markas sebelum kemudian 
ditinggal pergi karena partainya 
bubar. Pemuda-pemuda itu yang 
melumurinya dengan warna merah. 
Seperti pemiliknya, rumah itu jelas 
letih menahan perubahan yang dibawa 
penghuni-penghuninya. Bedanya, 
Maria bisa terus lari dan kembali, 
sementara rumah itu hanya bisa 
menghancurkan diri sendiri.
Saat keluarganya dipaksa pergi tanpa 
harta, orang tua Maria yang putus 
asa memasrahkannya ke gereja. 
Mereka sendiri memilih menunggu 
mati di panti jompo. Walau ayahnya 
hanya bertahan dua minggu sebelum 
kabur. Adik-adik dikirim ke tanah 
leluhur yang bagi mereka lebih asing 
daripada negeri dongeng. Tidak ada 
lagi yang mengingat rumah itu atau 
berani membicarakannya. Bahkan 
Maria. Dalam diamnya di gereja, 
pikirannya  mengembara, menemukan 
angan-angan baru berbagai rupa 
sebelum kemudian kehilangannya. 
Segala bentuk cita-cita yang pernah 
terpikirkan, cita-cita seperti dituliskan 
di buku-buku pelajaran, tidak ada 

papa di surga, aku belum menemukan 
kuburmu. Pa, mama akan hidup damai 
dengan kepikunannya. Tak apa dia tidak 
mengingat kita asal dengan begitu ia 
tidak mengingat rumah ini lagi. Adik-
adik pulang ke tanah leluhur yang tidak 
menerima mereka kecuali sebagai orang 
asing. Begitulah Maria menggumam 
sembari menyilangkan salib di dada 
dalam detik-detik terakhir sebelum 
matanya tertutup dan tidur karena 
pedih berjam-jam melawan gelap.
Setelah hampir tiga dekade di gereja, 
Maria berhasil mengumpulkan harta 
yang tidak seberapa dan misterius 
jika ternyata jumlahnya banyak. 
Tidak ada anak untuk diwarisi, juga 
orang lain untuk didermai. Sebagai 
orang yang sendiri, Maria lebih 
banyak dicurigai daripada dipercaya 
berhati malaikat. Maka dari itu, ia 
ingin membangun masa depannya 
dengan mengembalikan masa lalu 
ketika sepucuk surat datang dari jauh 
mengabarkan tentang rumah. Surat 
itu mengagetkan. Ceritanya tentang 
rumah menyedihkan. Pengirimnya 
membuat Maria berdebar sepanjang 



42

mengokohkannya sebagai pohon yang 
berdiri tegak dengan bantuan pancang-
pancang bambu. Bunga-bunga 
Euphorbia sudah didatangkan dari 
toko bunga. Maria dan lelaki teman 
setianya berdebat mengenai bagaimana 
harus meletakkan bunga-bunga itu.
Maria tidak menghitung berapa hari 
terlewati untuk membuat rumah 
itu menjadi seperti sedia kala. 
Kenyataannya itu tidak mungkin. 
Rumahnya semakin berantakan. 
Seperti maket perusahaan properti 
yang salah bangun. Tetapi itu tidak 
penting lagi baginya. Benda-benda, 
waktu-waktu, energi-energi yang 
terbuang sudah mengembalikan 
rumah itu lagi, sebagai imajinasi. Di 
suatu malam ketika tidak ada lagi 
yang bisa dikerjakan, Maria duduk di 
tempat yang sama ketika pertama kali 
ia datang. Di sebelahnya laki-laki tua 
itu. Para pekerja masih bolak-balik 
membereskan perkakas atau sisa-sisa 
pembongkaran.
“Bagaimana hidup sebagai seorang 
biarawati?”
“Aku hidup nyaman. Aku merasa 
memiliki teman-teman yang sama 
denganku. Tidak ada kekurangan suatu 
apapun kecuali bahwa aku belum bisa 
melupakan ini.”
Laki-laki itu mengangguk. Seorang 
pekerja datang. “Minyak tanah 
pesanan Anda sudah datang. Tiga 
drum.” Katanya sambil berlalu 
menurunkan drum-drum minyak itu.
“Bagaimana caranya kau 
mengumpulkan tenaga untuk 
menjual minyak tanah itu?” laki-laki 
tua itu melontarkan pertanyaan dan 
kemudian tersenyum seperti sudah 
menemukan jawabannya sendiri.
“Bagaimana mungkin? Aku hanya 

malam. Kini, setelah kedatangannya di 
sore hari ketika langit bertaburan kulit 
jeruk masak, Maria sudah melupakan 
segalanya agar bisa mengingat rumah 
sepenuhnya. Ia akan mengembalikan 
rumahnya seperti dahulu. Walau 
itu berarti menghabiskan hidupnya. 
Walau totalitas itu menjadi citra 
terakhir sebelum ia benar-benar 
melupakannya.
***
Hari pertama mewujudkan mimpi 
terakhir itu, Maria menghabiskan 
waktu untuk menyirami halaman 
hingga becek hanya karena ingin segera 
melihat ada rumput yang tumbuh. 
Sementara itu, pekerja-pekerja 
membongkar teras menjadi puing-
puing debu yang tidak hilang hingga 
malam.
Hari berikutnya Maria menangis 
menyadari sulit sekali mengelupas 
cat tanpa merusak dindingnya. Maria 
hanya mempertahankan lukisan sayap 
malaikat di sudut kamarnya. Sebuah 
nama ia tulis ulang di dalamnya; 
Lukas. Sementara sisi dinding yang 
lain, alih-alih dikembalikan seperti 
semula justru upaya Maria semakin 
menghancurkannya. Dinding-dinding 
itu menjadi seperti kanvas raksasa 
lukisan geometris yang kacau. Malam 
hari Maria tidak tidur atau tertidur 
sambil menggambar perabot-perabot 
yang dulu memenuhi rumahnya. 
Subuh-subuh ia sudah mengirimkan 
gambarnya ke toko mebel. Ketika 
matahari naik, sebuah pohon mangga 
segar dan rindang diturunkan dari truk 
di halaman rumahnya. Butuh orang 
satu dusun untuk bisa memindahkan 
pohon itu, memasukkannya ke 
dalam galian yang nyaris berair dan 
menjadi sumur untuk kemudian 

suka baunya.” Jawab Maria sembari 
bangkit lalu ikut mengamati pekerja 
menggelindingkan tiga buah drum itu 
ke samping rumah. Maria mendekat 
dan berkata, “Lakukan pekerjaan 
kalian segera.” Pekerja-pekerja itu 
mengangguk dan bergegas. Tidak 
ada suara berarti kecuali aliran-aliran 
minyak dari drum yang dituang ke 
ember-ember kecil. Kemudian suara 
cairan yang dikibas-kibaskan. Suara 
kaki bergegas mengelilingi rumah. 
Suara hati yang gemetar. 
Maria masuk ke dalam rumahnya 
dan berkeliling pelan. Ia meraba 
setiap sisi dinding, mendengusi bau 
minyak tanah. Ia membayangkan 
sebuah aktivitas, keluarga dan 
benda-benda tua. Tidak bertahan 
lama Maria melakukan itu sebelum 
kemudian cepat-cepat keluar dan 
kembali duduk di samping lelaki tadi. 
Mereka tenggelam dalam diam hingga 
malam larut ke dini hari. Kaki yang 
kebas memaksa mereka berdiri saling 
menatih. 
“Semua sudah seperti yang kita 
inginkan.” Kata lelaki itu.
“Aku sudah menuliskan namamu 
kembali, Lukas. Aku berharap 
hidupmu selama ini baik dan bahagia.”
Mereka bergandengan tangan berjalan 
mundur tanpa melepaskan pandangan 
dari rumah yang menghitam jadi 
siluet. Maria menatap Lukas sebelum 
kemudian meraba saku celana dan 
mengambil sesuatu. Sebuah korek api 
digenggaman tangannya menunggu 
untuk dinyalakan.



43

Edisi 2/2017 | matajendela
Komik: Viki Bela



44


